### 現象学と現代哲学

現象学年報 4

'88 日本現象学会·編

目

次

I 人工知能をめぐって

現象学と人工知能の哲学―ドレイファスの人工知能批判をめぐって

II 志向性をめぐって

知覚における志向性と因果性

フッサールの連合論

Ш 情緒・世界・存在

情緒と情念の現象学に関する一展望

現象学と相対主義の問題―その予備的考察 現象学と非現前の思惟

隠れたる自然

生きられた現実、あるいは夜

谷 古 鷲 清 東 田 水

清

明

哲

徹 眀

63 101 79 47 熊 正 久

小

13

貫

成

人

29

野 家 伸也

I

編集後記

日本現象学会第九回研究会の報告日本現象学会第八回研究会の報告

### 亨

# 現象学と人工知能の哲学

―ドレイファスの人工知能批判をめぐって―

野

家

伸

也

とする「言語中心主義」が反省を迫られるようになったとの復権」を申し立てるというのは皮肉な巡り合わせのようの復権」を申し立てるというのは皮肉な巡り合わせのようい。英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても「言語中心主義からの撤い、英米系の分析哲学においても

いうことであって、言語分析的方法そのものが無効になっ

指した論理実証主義以来、分析哲学者たちは経験諸科学の上学の排除」をスローガンに掲げて哲学の「科学化」を目した最も重要なインパクトの一つであろう。それに「形而たのである。言語に対して正当な位置づけを与えることがたのである。言語に対して正当な位置づけを与えることが一つの特例にすぎないということが認識されるようになっ一の認知機構のはたらき一般の(きわめて重要ではあるが)たわけではない。ただ言語が思考、知覚、記憶などを含む、たわけではない。ただ言語が思考、知覚、記憶などを含む、

の科学主義的志向においては一貫しているとも言える。れに適合しようとしてきたのであるから、彼らの態度はそ

一方、これもまた皮肉なことには、これまでもっぱらラ

展開がもたらす「外圧」に対して常に敏感に反応して、そ

この動きは、特に最近のアメリカにおける現象学研究にお学の現代的な「再生」の可能性を探る動きが現れている。であることが明らかになり、そのことを背景として、現象学が、かえって本質的な点で人工知能研究に適合した哲学の側からは「形而上学」の極致のように見られてきた現象ディカルな実証科学批判によって特徴づけられ、分析哲学ディカルな実証科学批判によって特徴づけられ、分析哲学

いて顕著である。

現象学と人工知能研究との連関を探ってみることにしよでは、H・ドレイファスの人工知能批判を手がかりにして、をもっているのかを明らかにするために、われわれはここしている。こうした事態が現象学にとってどのような意味学という三つの流れが図らずも合流するという事態が現出こうして、人工知能研究と分析哲学の新しい展開と現象

1

析方法を排除するという点で、心的活動についての理論と主義的心理学の方法に反対し、それと相関的な因果的な分方で現象学と人工知能研究との間には、行動主義的・物理現象学の人工知能研究に対する関係は両義的である。一

象)との相関関係として分析し記述しようとする。人工知本質構造を「ノエシス」(志向作用)と「ノエマ」(志向対である。現象学では心的状態を志向性において捉え、そのである。現象学では心的状態を志向性において捉え、そのに動は神経生理学的事実に還元できないとする機能主義しての方法論上の共通性が見られる。つまり両者は、心的しての方法論上の共通性が見られる。つまり両者は、心的

越論的エポケーを行っているとも言える。他方人工知能研味では人工知能研究もまた外界の存在についての一種の超外界の超越的存在を説明項としては一切用いない。その意思を関する。

もっている反形式主義的・直観主義的志向と鋭く対立してると考えるが、こうした計算主義の立場は現象学が本来義される形式的操作すなわち「計算」(computation)であ

究では、心的活動を表象の形式的性質のみにもとづいて定

げているは、カリフォルニアの諸大学を拠点とするアメリて、フッサールの研究を人工知能研究の先駆として取り上現象学と人工知能研究の方法論の類似という事態を捉え

いる。

性をもっていることを指摘している。ここでドレイファス もっていると言える。このような立場から、ドレイファス 面 は人工知能における知識表現の理論であるM による意識の内省的分析の実質的な成果そのものは、 カ の「新世代」の現象学者たちである。 「フレーム」 で今日の人工知能研究にも寄与しうるだけの先見性を 理論がフッサールの「地平」の理論と親近 実際、 ・ミンスキー フッサ ある ĺ ル

うに、そのことが人工知能批判の一つの根拠となるのであをそのまま受け入れている。そして彼の場合、後に見るよのであり、その一般化であると考えるD・フェレスダールのであり、その一般化であると考えるD・フェレスダールイとしてのフレーゲ的な「意義」(Sinn)と本質的に同じもして批判的であるが、フッサールの言うノエマが抽象的存

の基本的立場について説明しておくと、彼は人工知能に対

る。

初版 を指摘した。ドレイファスによれば「文脈から自由な諸事 ないということが 援用しながら、  $\nu$ すでに蓄積されているデータ構造の中へ受動的 イファスは いかなるプログラムも において、 人工知能の主要な弱点であるということ 『コンピュータには何ができないか』 フッサールの現象学的分析を 「期待」を用 いてい に受 の

れるものである。」
おもりである。」
のであるいは期待の『内部地平』あるいは『予描』を与えてくわちノエマも、入ってくるデータを構造化するための文脈いる。彼にとっては、いかなる類型の対象の心的表象すな――すなわち予測された事実を探索する過程として考えてサールは知能を文脈依存的で目標指向的な活動として安していく過程として知能をモデル化する代わりに、フッ容していく過程として知能をモデル化する代わりに、フッ

ように説明している。の意識を支配する規則」について、フッサール自身は次のがあらかじめ描かれている類型の例示として可能な――他

すなわち「同じ対象についての可能な

――つまりその本質

ここで言う「内部地平」あるいは「予描」(Vorzeichung)

いる。 ず、すでにさいころとして『把握』されており、 関してはなお多くのことが未規定であるにもか それは、 らの規定のどれも、 色がついているとかくぼみがあるなどの特性に関 「たしかに予描はそれ自体つねに不完全である。 あらかじめ把握されている。 たとえばさいころは、まだ見られていない 未規定ではありながらも規定性の構造を備えて その特殊性に関してはつねに未規定 もっともその際、 か )側面 さらに しか それ わ

に含まれている契機である。」 規定される(おそらくそれは、決して完全には行われな いであろうが)以前に、それぞれの意識そのもののうち

味深い)。

のままにとどめられているということは、現実に詳細

に

予示の連関をたどりながら物の可能な内的諸規定の連鎖の 規定への予示が、 待」するということにほかならないのである。 る)、そのことによって同時に他の直観化の可能性をも「期 であるから、 一部分を直観化し このような「未規定的な規定性」としてのさらに詳細 われわれが物を類型的に把握するということは、この 直観化しうるのはつねにその一部分だけであ 物の類型的把握には本質的に含まれてい (物は射映的現出を通じて与えられるの な

ることを指摘する。

として、 ならない特徴ではないような諸性質の予描」の両方を含ん をもって期待されうるすべての諸特徴」の記述と「可能で 踏まえて、 はあるが、この類型の対象に必然的に備わっていなければ でおり、 レイファスは、このようなフッサールの地平の理論を 変わることなく同一」でありつづけるような諸特 そしてかくかくの種類の対象として意識されてい 前者はフッサールの言う「対象がまさにこの対象 ノエマは「ある類型の対象を探求する際に確信

る限り、

レ 1

ムは節点(ノード)と関係とからなるネット

ワークと

徴に、 み」(leerer Sinnesrahmen)に対応するという(ドイツ語 の「ラーメン」が英語の「フレーム」に相当することも興 後者は同じくフッサールの言う「空虚な意味の枠組

フッサールの地平の理論との「驚くべき類似性」が見られ 九)に付した長文の序論においてこれを取り上げ、そこに は『コンピュータには何ができないか』の改訂版(一九七 ファスの批判の一年後の一九七三年である。ドレイファス ミンスキーがフレーム理論を発表したのは、 このド ・レイ

間にいるとか、子供の誕生パーティーに行くとかいうよう じて現実に適合するように変更されなければならない。「フ 造(記憶された枠組み)を選び出す。その細部は必要に応 人は新しい状況に直面したとき、 な、型にはまった状況を表現するためのデータ構造であり、 識したものである。 ル化(情報処理的言語による知識の「外部表現」)を強く意 の認知科学的模型の一つであって、特に計算機上へのモデ (「内部表現」として) 構造化されているかを説明するため フレームとは、人間の日常的知識が心の中でどのように それはミンスキーの説明によれば、居 記憶の中からそうした構

められるべきスロットがある。」これらのスロットは るような事柄を表す。もっと低いレベルには多くの終端 考えることができる。 なわち通常期待されうるような付帯的諸特徴によって満た ており、それは考えられている状況に関してつねに真であ (ターミナル)――すなわち特定の例やデータによって埋 あらかじめ「デフォールト値」(default value) フレームのトップレベルは固定され 一般 す

索」していく過程としてとらえる立場への発展がもたらさ ばれた「枠組み」に適合するようなデータを能動的に していく過程としてとらえる立場から、逆にあらかじめ選 認知のはたらきを、与えられたデータを単に受動的に受容 み」に対応するという。このように人工知能研究において、 はフッサールの言う「予描」すなわち「空虚な意味の枠組 おける「トップレベル」はフッサールの言う表象において 「変わることなく同一」なものに対応し、「デフォールト値

> 学を人工知能研究の哲学的先駆とみなすのは、 「先見性」を称揚するためではなく、 フッ むしろ人工 サール

化させ、ノエマに対する志向的関係として考えたフッサー る。 としたのは、事物に対するわれわれの関わりを意識に内在 存在論」として展開した。その際彼が批判的に克服しよう 在を通路として存在そのものの意味を問う試みを「基礎的 う。彼が人工知能批判の論拠として主に援用しているのは、 知能研究と超越論的現象学をともに批判するためなのであ の研究の ハイデッガーの哲学である。周知のようにハイデッガーは 『存在と時間』(一九二七)において、われわれ自身の現存 ここでドレイファスの人工知能批判の内容に触れておこ 2

されている。

イファスによれば、ミンスキーのフレームモデ

ルに

ことがその根底的なあり方である。 内存在」という構造をもち、世界の中の存在者に「気遣う」 があり、現存在はそのつどすでにこの道具存在の作り出す 在」(Vorhandensein)とともに「道具存在」(Zuhandensein) ルの立場であった。ハイデッガーによれば現存在は 「道具連関」との交渉の内にある。 世界の内には 彼はこの連関の全体性 「事物存 世界

もある。

象学が人工知能研究の知見を先取りしているということで しく接近しつつある。このことは逆に言えば、超越論的現 れたことによって、人工知能の理論は超越論的現象学に著

しかしドレイファスがフッサールの超越論的現象

ルの言うノエマのような抽象的意味——彼はそれを「意義」を「有意義性」(Bedeutsamkeit)と呼んで、それがフッサー

件」をなしていると主張するのである。(Bedeutung)と呼んでいる――の可能性の「存在論的条小の言うノエマのような指象的意味――彼にそれを「意動」

p される「技能」とか、行為の「背景」あるいは「外部地平」 工知能の限界を指摘する。それは身体的熟練によって獲得 いようなものが存在することを主張することによって、人 原理的に表象化(形式化) ある。これに対してドレイファスは、 遂行することによって知的活動を達成しようとするもので 上で、表象に対する操作を合理的な問題解決の過程として 能もまた、事物との関わりを表象に対する関係に還元した 批判に彼自身の人工知能批判を重ね合わせている。 グラムのような明示的な形式的規則の集合に還元できな ドレイファスは、このようなハイデッガーのフッサー 不可能で、それゆえ計算機のプ 人間の心的過程には 人工知 ル

なる事実をも表現しなければ、ほとんどの取引き業務は意習といった社会的背景の下で行われる。このような背景といるように、たとえば「商取引きは通常、法律、信用、慣といった背景を前提として行われる。ミンスキーも言って人間の知的活動は文化的慣習や社会的制度や日常的常識

といったものである

り、またそういうものでしかありえないという彼の年来の間の行う知的活動を支援するシステムにとどめるべきであ主体はあくまでも人間であるべきであって、人工知能は人なければならないが、それは原理的に不可能なことへの挑なければならないが、それは原理的に不可能なことへの挑きをやらせようとすれば、こうした背景をすべて明示化し味がわからなくなってしまうであろう。」人工知能に商取引味がわからなくなってしまうであろり。」人工知能に商取引

定的な問い」を次のように言い表す。ファスは、ハイデッガーとフッサールの立場を分ける「決いの仕方での事物との「出会い」方があることを主張した。批判して、ハイデッガーのフッサール批判に与するドレイ別の仕方での事物との「出会い」方があることを主張した。批判して、ハイデッガーは、事物に志向的に関わるのとは対する関わりをすべて志向性において考えたフッサールを対する関わりをすべて志向性において考えたフッサールを

主張が帰結してくるのである。

慣、識別等々の結合体であって、それは志向的状態ではきるであろうか。あるいは、その背景はむしろ熟練、習よって分析されうるような信念の体系とみなすことがでは、それを構成している信念のそれぞれの志向的内容に「当然のこととみなされている日常的な常識という背景

のであろうか。」 説明されうるような種類の志向的内容をもってはいない したがってなおさらのこと、形式的規則によって

後者の問いに「然り」と答えるのである。フッサールは、 「然り」と答える。そして彼自身はハイデッガーとともに レイファスの見るところ、 フッサールは前者の問いに

さまざまな類型の対象のノエマの「内部地平」を分析して としてそこに浮かび出てくる「地」として、事物の存在確 リな「形式」ではなく、世界とそれを生きる実践的・行為 のことであるが、カント的な意味での認識主観のアプリオ とになる。「外部地平」とは、 の前提条件であるというハイデッガー的な問題に気づくこ る「外部地平」というものが、「内部地平」の構造化のため 的主体との関わりのアプリオリとしての「原的信憑\_ いく過程で、受動性の次元において前もって与えられてい これは、空間的地平 経験の可能性を制約するもの すなわち個々の事物が 図 」であ

> されえないようなものと考えている。これに対し するのである。 は実際上、背景をフレームの体系とみなしている」と結論 る――ドレイファスはこのように述べた上で、「フッサール 現象学者によって「再活性化」されるべきものと考えてい 的内容をもった「沈澱した」背景的仮定の集合であって、 サールは、「外部地平」をも、それぞれがそれ自身の の中に没入していて、それ自体は決して対象として顕在化 イデッガーはこれらの「外部地平」を、われ わ てファ れがそ ノエマ

な「抽象的構造」として理解し、心的作用を一定の規則に 原子的性質を指示するとみなされるもの)から成る複合的 ちノエマを「述語的意味」と呼ばれる単純な要素 と呼ぶ強力な認知主義的理論を打ち出したという。すな 解釈である。ドレイファスによれば、フッサールは『イデー ン』第一巻(一九一三)において、彼が「超越論的観念論 こうした断定を導いているのは、 彼の独特なフッサール

形式的なものとして(すなわち、 ノエマを形式的構造とみなし、 心的活動を支配する規則も 意味論的規則ではなく、

的構成」ということにほかならない。しかもフッサールは

したがった要素の秩序化とみなす立場を確立した

のであ

この規則にしたがった要素の秩序化が、対象の

るもう一つの根本的な構造契機としての意識の時間性とに

る一世界地平」と、

時間地平

すなわち経験を可能にす

ってい

信の基盤として「つねにすでに」非主題的に与えられ

たり、人工知能研究が現在直面しているのと同じ困難にのもつ「無限の具体性」や「途方もない複雑さ」に突き当素を形式的規則の集合として明示化しようとして、ノエマた。そのために、日常的な対象のノエマのすべての構成要いかなる解釈からも独立な統語論的規則として)考えていいかなる解釈からも独立な統語論的規則として)考えてい

陥ったというのである。

ちえないからだという。

「ドレイファスによれば、人間の心的過程には、文脈依存的であり、あいまいさや漠然とした意識などを伴っている的であり、あいまいさや漠然とした意識などを伴っている的であり、あいまいさや漠然とした意識などを伴っているいのは、究極的には計算機が身体」とを記れている身体(メロの身体、それも対象として捉えられる「客観的身体」とという特質があり、それらは原理的に形式化不可能である。という特質があり、それらは原理的に形式化不可能である。という特質があり、それらは原理的に形式化不可能である。という特質があり、それらは原理的に形式化不可能である。という特質があり、それらは原理的に形式化不可能である。というには、文脈依存にないからだという。

て考えるから、彼らが計算主義を奉ずるのは当然であると点である。人工知能学者は心的活動を計算機をモデルにしは、フッサールを形式主義者=計算主義者とみなしているには、言うまでもなく重大な問題点が含まれている。それこうしたドレイファスのフッサール批判=人工知能批判

考とはまったく相容れないものである。れどころか、フッサールの超越論的現象学は形式主義的思サールが計算主義的立場に立っていたとは考えにくい。そしても、計算機モデルという裏づけをもたなかったフッしても、計算機モデルという裏づけをもたなかったフッ

たとえば数学に関して言えば、数学の形式的記号体系が

れた方法ではなくて「事象そのもの」を直接に与える直観には自立しえないものであるとして批判し、存在と同一視さいベルトの公理主義に典型的に見られるような形式主義的思考、すなわち概念(公理論的に定義された数学的概念)の無矛盾性を概念の存在性と同一視するような形式主義的思考、すなわち概念(公理論的に定義された数学的概念)の無矛盾性を概念の存在性と同一視するような形式主義的思考、すなわち概念(公理論的に定義された数学的概念)の無矛盾性を概念の存在性と同一視するような形式主義的に構成されたものであるとして批判し、存在と同一視さいであるで、直観的「明証」の裏づけなしに構成されたものであるとして批判し、存在と同一視さいであるとして批判し、存在と同一視さいである。

う。その際それと対比的に明らかになるのは、E・ホーレ的思考である限り陥らざるをえない問題を指摘しておこ最後に、公理主義的思考や人工知能の思考が、形式主義

的「明証」へ還帰すべきことを説いたのである。

している「直観」の重要性である。ンシュタインが、人間の心的過程に固有な特質として指摘

3

ろうが、彼の教説は機械の認識と対比的に人間の認識の特と思考は空虚であり、概念なき直観は盲目である。」カントで、悟性なくしてはいかなる対象も思惟されない。内容なず、悟性なくしてはいかなる対象も思惟されない。内容なず、悟性なくしてはいかなる対象も思惟されない。内容なが、悟性なくしてはいかなる対象も思惟されない。内容なれば、「感性なくしてはかれわれにいかなる対象も与えられれば、「感性なくしてはかれわれにいかなる対象も与えられれることによって認識が成立すると考える。思惟と直観(あれることによって認識が成立すると考える。思惟と直観(あ

といった語も、公理の中で指定されている関係を満足するといった語も、公理の中で使われる「点」「直線」「平面」をアプリオリな知識を正当化する機能をもつとみなされる。しかし特に幾何学の公理に関しては、十九世紀末にヒる。しかし特に幾何学の公理に関しては、十九世紀末にヒニれば、幾何学の公理はそれ自体として明証的な直観的によれば、幾何学の公理はそれ自体として明証的な直観的によれば、幾何学の公理はそれ自体として明証的な直観的によれば、幾何学の公理はそれ自体として明証的な直観的によれば、幾何学の公理の中で使われる「点」「直線」「平面」を対している関係を満足するといった語も、公理の中で指定されている関係を満足するといった語も、公理の中で指定されている関係を満足するといった語も、公理の中で指定されている関係を満足するといった語も、公理の中で使われる「点」「直線」、下面」の中ではないった語も、公理の中で使われる「点」「直線」「平面」を表示している関係を満足するといった語も、公理の中で使われる「点」「直線」「平面」を表示している関係を満足するといった語も、公理の中ではない、単なる「点」といった語も、公理の中で使われる「点」に対している関係を満足する。

普遍者やアプリオリに真なる命題などとなる。

ント

は非感性的直観を人間に対して認めず、

直観は受

様」が自発性の能力としての悟性によって思惟にもたらさ容性の能力としての感性によってのみ与えられ、「直観の多

質を明らかにする上で大いに役に立つ。

ヒル

任意の「あるもの」を代表しているにすぎないから、

えても幾何学が成り立つということになる。 ブル」「椅子」「ビールジョッキ」というような語で置き換 ルトが語ったと言われているように、それらの語を「テー

取り去ってしまう。つまり幾何学的認識を、カントの言う

公理主義的思考は幾何学的概念から一切の直観的内容を

まうであろう。 欠けば、人間の認識は単なる「統語論的遊戯」に終ってし るところに直観の本質的な機能があるとも言える。 るにすぎないのであるから、人工知能の思考もまた「空虚 工知能にとっての思考とは、直観的表象を欠いた概念的表 すなわち人工知能の認識に関しても言うことができる。 とである。同様のことは、もう一つの純粋に思考的な認識、 定するところに、すなわち対象との意味論的関係を確立す である。逆に言えば、そうした任意性を解消して対象を確 解釈の中の任意のものを帰属させることができるというこ ということは、形式的に操作される記号に対して、可能な 幾何学的思考はまさに「空虚」になったと言えよう。「空虚」 認識の二つの構成要因のうちの第一のもの、すなわち思惟 ムされた記号は、それに適合的な任意の対象を指示してい のみで行われる認識にしてしまうのであるが、その結果、 (記号)の操作としての計算であり、計算機にプログラ ホ V ンシュタインは、こうした直観の確 直観を

> 認識の固有な特質を認めている。われわれはここで、 ろう。現象学はそのことによって人間的認識の権利を擁護 の直観の権利を擁護する理論であることを想起すべきであ 学が「あらゆる理性的主張の究極の正当化の源泉」として 定機能を重視して、そこに機械の認識とは異なる、人間

### 註

しているのである。

- (1) もら一つの課題は、現象学と心の哲学との連関 あるが、これは別稿に委ねることにしたい。 おいては「志向性」の問題が両者の接点となる)を探ることで (この連関に
- (\alpha) Dreyfus, H., [1979] What Computers Can't Do, revised ed

(Harper & Row), pp. 241, 242, 250

- 3 Ibid., p. 34.
- 4 Bd. I (Nijhoff, 1973), p. 90.船橋弘訳「デカルト的省察」(『世界 Husserl, E., [CM] Cartesianische Meditationen, Husserliana
- 5 Ibid., p. 83.邦訳 p. 227f.

)名著』51、中央公論社、一九七○) p. 236

- 6 7 Ibid., p. 35. Dreyfus [1979] , p. 34
- Husserl [CM], p. 88.邦訳 p. 234

8

(のえ しんや・東北工業大学)

- (9) Husserl, E., *Erfahrung und Urteil* (Felix Meiner, 1972), p. 141.長谷川宏訳『経験と判断』(河出書房新社、一九七五)p. 111.
- (1) Dreyfus [1979], p. 35.
   (1) Minsky, M., "A Framework for Representing Knowledge," in *Mind Design*, ed. J. Haugeland (Bradford Books,

1981), p. 96.

- (2) Ibid., p. 102.
   (2) Dreyfus, H., "Introduction," in Husserl, Intentionality and Cognitive Science, ed. Dreyfus (MIT Press, 1982), p. 23.
   (4) Ibid.
   (5) Husserl, E., Formale und Transzendentale Logik, Husser.
- liana Bd. XVII (Nijhoff, 1974), p. 251. (26) Ibid., p. 253.
- i) Husserl, E., Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, Husserliana Bd. VI (Nijhoff, 1969), p. 51.細谷恒夫・木田元訳『ヨーロッパ諸学の危機と超越論的現象学』(中央公論社、一九七四)p. 72.
- (18) Kant, I., Kritik der reinen Vernunft (Felix Meiner, 1956).
   p. 95 (A51 / B75).
   意識」『現代思想』一九八七年四月号(青土社)参照。
- 、20) Husserl, E., *Ideen*, Bd. I, Husserliana Bd. III(Nijhoff, 1950), p. 36.渡辺二郎訳『イデーンI—I』(みすず書房、一九

# 知覚における志向性と因果性

小熊正

久

個体として措定されている。 て対象は「意味」によって把握されている。また、 関係である。こうして、フッサールによれば、 味を充実するならば、机の知覚が成立している、といった う意味を志向し、感性的所与を含む意味充実作用がその意 三契機からなる関係であり、たとえば、主観が「机」とい 志向性とは、「意味」、「意味志向作用」、「意味充実作用」の の学としての現象学の中心的テーマであった。フッサール ルによれば、 知覚は事物が現出する最も重要な場であるゆえに、 知覚を志向性の一種と捉えているが、言うまでもなく、 物は知覚において多様な側面を通して唯一の そしてこのことは、 知覚におい フッサー 知覚にお 現象

けるその時々の志向性は相互に無関係なのではなくて、内

デーン第一巻』では次のように述べられている。 相関者とみなされなければならないのである。たとえば『イ志向性の分析においては、対象はあくまでも意識の志向的 下事物」は意識から超越したものとは捉えられていない。 ところで、知覚の志向性の分析において、「対象」ないし容的に関連し合っているということにほかならない。

ないし知覚作用の原因とみなすことは、現象学的には無意をれゆえ、知覚に関して、意識から超越した実在を知覚像を力も、どんな実在的特性も有していない』。の知覚の本質に属している意味が焼失するなどというこの知覚の本質に属している意味が焼失するなどというこ「端的な樹木は焼失しうる。しかし意味が、つまり樹木

しかしながらこれに対して、 味なこととなる。

言うように、 である」と述べるのである。 なることはあるし、 或る人物が本当に或る物を知覚しているかどうかが問題に というSの信念の間に或る種の因果的結合が存在すること ているということの必要条件は、花瓶の存在と花瓶が在る 彼の花瓶の知覚像が生じているのだとすれば、われわれは ところが、たまたま彼の眼と花瓶の間に本人に気づかれな は知覚像によって正当化されており、しかも、真である。 実彼の眼前には花瓶があったとする。そうすると彼の信念 物が花瓶の知覚像をもっており、その知覚像に基づいて「私 の顧慮が不可欠であると主張していた。たとえば、或る人 基づく知識の本性を理解するためには因果関係という契機 ルトマンは、「或る人物Sが彼の正面に花瓶があることを見 いような仕方で花瓶の写真が立てられており、 の眼前には花瓶がある」という信念を形成し、そして、事 るという見解にも、それなりの説得力があるように思われ 彼は花瓶を見ている」とは言わないであろう。そこでゴ ゴルトマン(A. I. Goldman)は次のように、 因果関係の存在であるようにも思われる。 その判定基準の一つは、ゴルトマンの たしかに日常生活において、 知覚は因果的な出来事であ そのために 知覚に

> か、 常的理解を解釈できないとすれば、現象学における知覚論 か、さらに、その場合の「原因」とは何か、 れば、知覚という現象の何を因果的に説明しようとするの 指摘されうるであろう。 とはいえ、右のゴルトマンの主張に対しても種々の問題が 知覚の不可欠の構成要素だということになるからである。 は、志向的分析の枠外にあるとみなされた「因果関係」が は重大な変更を余儀なくされることであろう。その場合に な根拠を持ち、 こうしてみると、 知覚の原因・結果の関係をどのような関係と考えるの しかも、 もしゴルトマンの知覚の因果説が正 因果説を積極的に主張しようとす 現象学が知覚に関するこうした日 といった問

考察したい。することを通して、知覚における志向性と因果性についてすることを通して、知覚における志向性と因果性についてゴルトマンの第二論文と第三論文を現象学的観点から検討るこで本論では、こうした問題を解決すべく執筆された

を避けて通るわけにはいかないからである。

者が評価する際の条件を分析しているのである。そこで、に対して、ゴルトマンは、知覚者の知覚の成立について他フッサールは知覚者にとっての物の現出を分析しているのの知覚の分析態度の大きな相違に気づくことであろう。ところで、右の二人の見解を比較してみると、まず両者

らの検討となるであろう。び評価〉とがどのように関係し合っているかという視座か者にとっての物の現出〉と〈他者によるその知覚の観察及ゴルトマンの因果説の現象学的観点からの検討とは〈知覚

によって、検討すべき問題を整理しておこう。基本的枠組みを概観し、フッサールのそれと比較することゴルトマンの論文の検討にとりかかる前に、彼の分析の

の項が立てられている。これらの項とフッサールの用語と(belief)、③知覚像の原因である事物(object)という三つつ知覚像(percept)、②知覚像によって産出された信念ゴルトマンの因果説においては、①知覚者ないし彼の持

ように、さし当っては現象学の志向性の分析の枠外にある。ゴルトマンの「知覚像の原因としての対象」は、先にみた定」ならびに「対象の意味的把握」に相当する。また③、う信念のことであるから、これはフッサールの「対象の措する」、もしくは、「対象はしかじかの性質を有する」とい

このことから解るように、「対象」という語は両者において

であろう。②「信念」とは、「しかじかの性質の対象が存在

①「知覚像」はフッサールの「感覚的所与」に対応する

ての事物」がどのような関係にある場合に、知覚者が或る

第三論文では、「知覚像(ないし知覚者)」と「原因とし

されうるかどうかということも問題となるであろう。

いうことから説明されていた-

ことは現象学においては個々の志向性の内容的相互関係と

の対応関係は以下のようになるであろう。

う。またさらに、唯一の個体としての対象の措定――このどのような関係であるかということが問題となるであろさて、ゴルトマンの第二論文では、「知覚像(感性的所与)」と「それによって産出される信念(対象の措定ならびに意と「それによって産出される信念(対象の措定ならびに意を「(知覚像の) 原因としての事物」と呼ぶことにする。顧慮する必要のある場合には、ゴルトマンの言う「対象」異なった意味で使用されている。そこで以下、この差異を異なった意味で使用されている。そこで以下、この差異を

問題になるであろう。そして最後に、因果説における「因は「原因としての事物」をどのようにして特定するのかがの与えられ方が問題となるであろう。また第二に、因果説れている。この点に関しては、第一に「原因としての事物」を関係」、「物理的メカニズムとしての因果関係」が挙げらる。そして、その関係として、「環境的関係」、「反事実的依ものを知覚していると認めうるかという問題が扱われていものを知覚していると認めうるかという問題が扱われてい

――は因果関係によって説

果関係」の意味を検討しなければならない。

の解明にあることは先に述べたとおりである。 われわれは以下、ここで提示した問題を順に検討してい 基本的視座は現象学と因果説の分析態度の相互関係

れる知覚像は異なった眉の形を持つ限りにおいて違うわけ ディによって産出される知覚像とジュディによって産出さ ここでのm、 出される知覚像の特徴を<a、 二人を別々に見る時、 たとえば、双生児ジュディとトゥルディがおり、 第二論文の要点をみてから、最初の問題を検討しよう。  $\bigwedge a$ , b, c, nを双方の眉の形だとすれば、 ジュディによって産出される知覚像 m ∨ ` p′ c′ トゥルディによって産 n > としよう。 サムのトゥル サムが

等価な知覚像がある場合には、「サムは彼の眼前にジュデ て二人を区別することはできないものと仮定する。である。そこでさらに、サムは、この眉の形の差異によっ ンはこうした知覚像を、 「ジュディがいる(p)」という信念に導くので、 (perceptual equivalent)」であると呼ぶ。そして、 眼前にジュディがいる場合にも、こうした知覚的に 右の例における二つの知覚像はいずれも、 信念pに関して「知覚的に等価 ゴ 実際に サムを ルトマ

のであろうか。

る。一般的に言えば、或る信念に関して知覚的に等価な知がいることを知覚的に知っている」とは言えないと主張す 覚像が存在する場合には、 いうことになる。以上のようにゴルトマンは、「知覚的等価」 その信念は知識とは呼べないと

解決するのには成功していると思われる。(ユヒ) この提示は第一論文の因果説では解決できなかった問題を

ところで、

ゴルトマンは「知覚的等価」という概念をさ

という概念を導入して知覚的知識の条件を提示しており、

responsible)知覚像の特徴の一つではない」という意味で、いうサムの信念に対して因果的に責任のある(causally 二つの知覚像は知覚的に等価なのだと述べている。つまり、 ているのである。 ゴルトマンは知覚像と信念の間に或る種の因果関係を考え て産出された知覚像の明確な眉の形は「ジュディがいると らに説明して、先のような場合には、サムのジュディによっ だが、この因果関係はどのような関係な

いる。この分類に従うならば、 係と「物理的メカニズム」の意味での因果関係とに分けて は「因果関係」を、「反事実的依存関係」の意味での因果関 ある」と言えるのは、「知覚像の眉の形がmでないとすれ 第三論文の内容を先取りすることになるが、 右の場合に「因果的に責任 ゴ ル トマン

が

という意味での因果関係であるならば、それは現象学にお考え難いことだからである。そして、「反事実的依存関係」などいうことは、信念を物理的事物とみなすのでない限り、知覚像の眉の形がサムの信念に対して物理的な影響を与え実的依存関係の意味においてだけであろう。というのも、

て説明されうるかという問題に移ろう。問題、つまり、同一物としての事物の措定は因果関係によっ次に、知覚像によって生み出される信念に関する第二の

る。(5)の関係として記述されらる事柄なのであいて「動機づけ」の関係として記述されらる事柄なのであ

果理論はこのことを説明できないと述べている。そこで、サールが『志向性』の中で、志向性を考慮しない知覚の因のような知覚対象の特殊性(ないし同一性)に関しては、て特殊な人物の再同定が問題となっている。ところで、こだ」というような信念を持っている場合には、知覚者にとったの例のように、知覚者Sが「眼の前にいるのはジュディ

り、双生地球には双生ジョーンズと双生サリーがいる、そー earth)があるとし、地球にはジョーンズとサリーがお

いるとされている。その充足条件が充たされる場合に「知されているという充足条件をその内容の一部として含んでいては、知覚は当の知覚経験が知覚対象によって引き起こいるというものである。さて、サールの志向性の理論におして、それぞれのジョーンズはそれぞれの妻サリーを見てり、双生地球には双生ジョーンズと双生サリーがいる、そり、双生地球には双生ジョーンズと双生サリーがいる、そ

リーではなくて、サリーが当の知覚を引き起こしているこ らに、「なぜ、ジョーンズの知覚経験の充足条件は はサールの見解は因果説と同様である。 その知覚経験を引き起こしていることとなる。 験を引き起こしていること、他方は、 が、その充足条件は、 と、二人のジョーンズの経験は仮定から質的に同一である いうことになる。そこで、この理論を右の例 覚者Sは対象Oを知覚している」という命題は真であると 一方は、 サリーの存在がその知覚経 双生サリーの だが、 に当てはめる サー 以上の点 双生サ ルはさ 存在が

うことはどういうことなのか」という問題を設定するので経験の対象と現在の経験の対象が同一のサリーであるとい

となのか」、つまり、「ジョーンズの観点からみて、

は

地球と完全に同じ構造を持った天体、双生地球

。 (twin

こうしたサー

サールの提出している例を紹介しておこう。

関係による説明が十分であるかどうか検討してみよう。

ルの意見をみることによって、この点についての因果

うるのはいかにしてか」という問いであるが、この問いにもその経験内容の中にこのことが含まれていることがあり についての経験である」と答えることができるようにも思 が現在の経験を引き起こしているならば、それらは同じ物 対しては、「過去の経験を引き起こしたのと物理的に同じ物 の異なる二つの れるかもしれない。 れるからである。 知覚経験が同一の対象の経験であり、 しかしながら、これだけではサールの サ し ル の問いは、 言い換えれば、 時点 か

う。 なぜか」という部分には答えていないのである。 時点における同一人物の二つの経験についても妥当するで 状況によって異なるのである。これと同じことは、 サールの言うように、 ての経験であるということが経験内容に含まれているのは あろう。つまり、 が二人の経験の内容に含まれているかどうかは、 か に二人の知覚経験は同じ物についての経験だと言えよ たとえば、二人の人物が同じ物を見ているならば、 いに対する回答としては不十分である。 いて答えることはできないであろう。 しかし言うまでもなく、同じ物を見ているということ 「同一物の経験」という場合の「同一性」と 先の回答はサール問いの「同一物につい この問いに対しては因果関係のみを そして、 その場の 異なる たし

というのも、

のである。

物の措定ということは、

観察者にとっても必要なことな

して言うまでもなく、この点に関しては、フッサール 志向的内容と内的に関係していること)に求めてい 性及び経験のネットワーク性(つまり、 まり知覚経 説明することは不可能だからである。そこでサール ルと同じことを語っていたのである。たとえば、或る物 物の措定の根拠を経験の「自己指示性(indexicality)」(つ |験が他ならぬ知覚者の経験であること)と志向 志向的内容が他の は、 もサー 0

る際の条件の提示である」と。 行なおうとしているのは、 うに答えるかもしれない。「知覚者による同 を含蓄していると言われていた。また、 想起とは「自分がかつてそのものを経験した」という内容 してはこのような考察は意味を持つかもしれないが、 よって与えられると語られていたのである。 ように、それは物の多様な側面の知覚の内容的相互連関に ない知覚の現場での個体の同一性に関しても、 因果説へのこうした指摘に対して、ゴルトマン 知覚者の知覚を観察者が評価 しかし後にみるように、 過去の想起を含ま 物の措定に関 冒頭でみた は 次 私が の ょ

を

は、

経験する者にとっての同一

性、

また、

経験の内容

ける同一性

なのであって、

因果関係によってこの同

\*

示し、彼の因果説の枠組みを検討したい。点を概観し、その後に現象学的観点からの問題点を再度提と「知覚像」の関係の問題に移ろう。まず、第三論文の要次に、因果説の核心部と考えられる「原因としての事物」

第一論文で提示された因果説に対しては、次のような反

例が考えられる。

Sは柱Pの方向を見ているが、彼のPへ向から視線は鏡 Sは柱Pの方向を見ているが、彼のPへ向から視線は鏡 Sは柱Pの方向を見ているが、彼のPへ向から視線は鏡 Sは柱Pの方向を見ているが、彼のPへ向から視線は鏡 Sは柱Pの方向を見ているが、彼のPへ向から視線は鏡

「環境的関係」であり、0がSに対してこの関係を持つのまず、Sと0の間に以下の三種類の関係を考える。第一はる」と認めうる事例から右のような事例を排除するために、

そこでゴルトマンは、「或る者Sが対象Oを知覚してい

く。

係には、感覚器官や神経の正常な機能なども含まれ

また、ゴルトマン自身も述べているように、環境的

呼ぶこととする。)

う関係である。なお、「環境的関係」とは、「もし**O**に照明 は、 関係と言いうるであろうが、ゴルトマンの用語に従ってお う関係と解することができるので、広い意味では反事実的 があたっていなければ、0の知覚像は与えられない」とい 因果的メカニズムがSの知覚像OとOの間に存在するとい の基礎となっていると考えられる(光や音の伝播といった) 的メカニズムの関係」であり、これは、反事実的依存関係 変化が生じるであろう」という関係である。第三は 或る変化(たとえば、 である場合、に限られる。第二は「反事実的依存関係」で が開いており、(d)0がSの視線上の最初の不透明な対象 あり、)(b)Sが視覚的知覚像を有しており、(c)Sの眼 が起こると仮定すると、Sの視覚的知覚像に一定の種類の あって、これは、「もし環境的関係にある対象(の集合)に (a) Oが照明を受けており、(あるいは照明の光源 対象の存在、 形態、色彩などの変化

みであるとする。先の二本の柱の例においては、右の関係分なもの(必ずしも全部ではない)が成立している場合のがOを見ている」と言いうるのは、これらの関係のうち十こうした三種類の関係を考えたうえでゴルトマンは、「S

ここに、ここに徑。 はどれも成り立っていないので、「SはPを見ている」とは

さて、たしかにこうした関係をを設定することによって、言えないことになる。

であろう。ゴルトマンの分析をみたところで、その問題を点から見るならば、冒頭に挙げたような問題が生じてくる得的な回答を与えていると言ってよいであろう。けれども、象を見ていると言いうるのか」という問題に対しては、説ゴルトマンは「いかなる条件の下でわれわれは或る者が対ゴルトマンは「いかなる条件の下でわれわれは或る者が対

再度確認しておこう。

とを語る以上、その与えられ方を示す必要があると思うのいない。そこで、因果説は「原因としての事物」というこいるのであるが、その対象は「原因」としては把握されてというのも、フッサールによれば、われわれは知覚においは、どのような仕方でわれわれに与えられるのであろうか。(1)知覚の因果説において知覚像の原因とみなされる物

か。

ば、花瓶の知覚の原因としては、光の伝播、神経系の正常ば、われわれは様々の事柄を挙げることができる。たとえ(2)一般に、或る対象の知覚の原因を挙げようとするならである。

或る知覚像の原因と特定するのであろうか。れらの多数の原因のうちのどれを、またどのようにして、どを挙げることができるであろう。それでは因果説は、こな機能、花瓶の存在、さらに花瓶を机の上においた人物な

の問題に対してどのように答えることができるであろう理的メカニズムの関係」と解するならば、右の(1)と(2)関係」と呼ばれるものだからである。他方、因果関係を「物事実的依存関係」とは現象学的記述において「動機づけの説」と呼ぶ必要はないであろう。先にも述べたように、「反存関係」と解するのであるならば、その解釈を特に「因果存関係」と解するのであるならば、その解釈を特に「因果存関係」と解するのといるならば、その解釈を特に「因果

ていると思われるのである。そこで、これらの問題の考察ない。私には、この結果彼の回答は不十分なままにとどまった、知覚者自身に対するそれらの与えられ方を考慮していながらない。私には、これらの問題である。 たしかにゴルトマンは第三論文において、これらの問題であを「いかなる条件の下で、われわれは或る者Sが事物Oをを「いかなる条件の下で、われわれは或る者Sが事物Oをを「いかなる条件の下で、われわれは或る者Sが事物Oをを「いかなる条件の下で、われわれは或る者Sが事物Oをの事物」および「因果関係」の「与えられ方」の問題である。そこで、これらの問題の考察

事物の与えられ方を、知覚者Sにとっての与えられ方(以の準備として、原因としての事物、因果関係、また一般に、

関係」が成り立っているかどうかという点からみた状況の関係」が成り立っているかどうかという点からみた状況のであり、また、第二の様態は第一の様態を不可欠の前提のであり、また、第二の様態は第一の様態を不可欠の前提としているのではないかと思われるからである。ただし、としているのではないかと思われるからである。ただし、としているのではないかと思われるからである。ただし、としているのではないかと思われるからである。ただし、としているのではないかと思われるからである。ただし、とって「知覚状況」と呼ばれているの様態」と呼ぶ)に分けて記にとって「知覚状況」と呼ぶ)とSの知覚状況を観察する者下下、「第一の様態」と呼ぶ)とSの知覚状況を観察する者下

されているけれども、「物そのもの」が「現われ」とは別にもの」の一局面にすぎないという意味で、両者の区別はなだと言ってよいであろう。この場合、「現われ」は「物そのとが、視覚における或る物の知覚者にとっての与えられ方からの多様な現われを通して物そのものを見る」というこからの多様な現われを通して物そのものを見る」というこからの多様な現われを通して物名のものように、「私は様々な視点ないとすれば、フッサールの言うように、「私は様々な視点に一」他者による知覚者の知覚状況の観察や評価を考慮し

できないのである。

存在するとみなされているわけではない。

私は机の上の花

ことである。

ているわけではない。私は、顕在的に、花瓶が現われ(知覚像)の原因だと考え私は、顕在的に、花瓶が現われ(知覚像)の原因だと考え瓶そのものをその現われを通して見ているのである。また

容と相互に関連しあっている。 可能的な視点にすぎないのであって、 であろう。とはいえ、私にとって他者の視点はあくまでも ために視点を変えてみたりするが、こうしたことは右のこ 以前の知覚の参照を潜在的に含んでおり、それらの知覚内 ち知覚者は、 る視点を他者の視点に取り替えることはできない。 考察しようとする第二の様態)の顧慮をも含むと言いうる の現在の知覚は潜在的には他者の視点(われわ とを端的に示している。 に照明を明るくしたり、物の裏側がどうなっているか見る ところで、私の現在の知覚は、それ以後の知覚の予期 自分の知覚状況の純粋な観察者となることは そこで、このことと類比的に、 私は物をより良く見るため 私が現に今とって れが以下に すなわ

の物の裏面、物と知覚者の正確な距離、光を屈折ないし変察しうる。その状況としては、たとえば、知覚者にとって観察者Tは、知覚者にとって隠されている環境的状況を観の知覚状況を観察、評価する場面では、適当な位置にいる[二]知覚者S以外の者が知覚の現場に居合わせ、知覚者[二]知覚者S以外の者が知覚の現場に居合わせ、知覚者

Tにとっては、「Sが多様な知覚像からしかじかの性質を持 質させる物の有無、 者の知覚像は知覚された物とは異なる存在と見なされてい 意味するようになる。こうして、観察者にとっては、 現われを通して物そのものを見る」ということは、 の物の与えられ方であった「私は様々な視点からの多様な よって知られるわけである)。また同時に、知覚者にとって 知覚像はTに直接与えられるのではなくて、Sの報告に を比較・対照することができる(もちろんこの場合、 つ或る物が存在するという信念を形成する」ということを の写真の有無などが挙げられるであろう。その結果観察者 知覚者の知覚像と「物そのもの」、そしてSの知覚状況 また極端な場合には、 知覚者と物の間 観察者 S Ø 知覚

るであろう。 た場面で知覚者Sの知覚に関して以下のことを問題としう、さて、ゴルトマンの問題設定に従えば、観察者はこうし れは、Tが「SはOを見ている」と認定しうる場合のことものであることに注意する必要がある。(言うまでもなくこ

であるが。

るのである。なお、この様態における「物そのもの」とは

知覚者Sと観察者Tによってともに知覚され、同定される

(A)「知覚像」が「物そのもの」と対応しているかどうか。

(B)また、右の対応関係が成り立っている場合にはさらに、よって判定するわけである。 観察者はまさにこのことを知覚者の知覚状況の観察に

りうる。〇を知覚している」という命題の真偽が問題となることもゴルトマンの「二本の柱の例」のように、「知覚者Sが事物

する。

さい、アマンの第三論文の課題は右の命題が真である条件でルトマンの回答を二つに分け、二種類の回答を挙げておくことにいる時にのみ右の文は真である」と述べていた。だがここでは、環境的ならびに反事実的関係、物理的メカニズムとしての関係のうちにと物理的メカニズムの関係の差異を重視して、ゴルトマンの回答を二つに分け、二種類の回答を挙げておくことにかの回答を二つに分け、二種類の回答を挙げておくことにかの関係の意が真である条件がルトマンの第三論文の課題は右の命題が真である条件がある。

り、この回答は、物理的因果関係という観念を使っていな関係がある場合にのみ右の文は真である」というものであ一方は、「知覚者と事物0の間に環境的ならびに反事実的

係がある場合にのみ右の文は真である」というものである。他方は、「知覚者と事物口がの間に物理的メカニズムの関

さて、 第一と第二の様態を顧慮しつつ、 先の現象学的観

この問題に対するゴルトマンの回答は、「或る者Sが事物

とが言えるであろう。 の問題と密接に関連するのであるが、さし当たって次のこ の与えられ方について。 点からの諸問題を考察することにしよう。 まず、第一の問題点、つまり、「知覚の原因としての物」 もちろん、この問題は第二、第三

覚者の知覚が実際に成立しているという認定、そしてまた、 を聞くとともに、事物Oを同定しなくてはならない。従っ 調べるためには、 態に対応していること(先のA)が前提となっていたわけ 初めてなされるのである。このようにみてくるならば、知 て「多様な側面を通して物そのものを見る」ことによって) 分で0を知覚することによって(つまり第一の様態におい て同定されている必要がある。そしてこれは、 て、「原因としての物」は少なくとも知覚者と観察者によっ であるが、先に注意したように、観察者はその対応関係を ルトマンの回答においては知覚者の知覚像が現実の事 まず、知覚者から知覚像についての報告 観察者が自

その認定の条件の提示は、暗黙のうちに、SにとってもT きるのである。 因のなかで、特にその事物♀を♀の原因とみなすことがで 係)が成り立っているならば、知覚像〇の成立の無数の原 れていると言ってよいであろう。つまり、 定の問題には答えることはできないということをも示し の答えは同時に、 のと言いうるであろう。しかし、翻って考えてみると、 に対応する知覚像Nが与えられることであろう」という関 あり、もしNが存在すると仮定すれば、Oではなくて、 なくてOが存在するが故に知覚像Oが与えられているので の間に環境的関係と反事実的依存関係(「他の物(N)では 〇を見ている」と認定しうるための条件の提示の中に含ま いるであろう。そもそも彼は、(第一論文で提示された)物 たしかに、この点に関するゴルトマンの洞察は優れたも 物理的因果関係だけでは知覚の原因 知覚者と事物の

である。 に「反事実的依存関係」を補足しなければならなかったの できなかったので、その後の論文で、「環境的関係」ならび 理的因果関係だけでは原因の特定の問題を解決することは

次に、第二の問題点、原因の特定について。

前提としているのである。

にとっても第一の様態においてOが与えられていることを

【の特

異はあらためてわれわれのみてきた第一の様態における知

知覚における特定の原因とその他の原因の差

ところで、

は うことである。たとえば、物をある側面から見るならば、 ないとみなされた原因 関係にない物や環境的状況そのもの、先に特定の原因では 覚の構造を明らかにしてくれる。 ニズム、網膜、 のを見ることであって、 知覚者Sと環境的関係ならびに反事実的関係にあるも 視神経など――)は見えていないのだとい ――たとえば光線などの物理的 その際、 それ以外のもの それは、 見るということ (環境的 (メカ

関係と物理的メカニズムによってわれわれの知覚理解のす よっては表現できない「物の知覚者に対する現出」(つまり、 の の時点に 成立条件である環境的関係や物理的メカニズムをまさにそ 観察者Tは、Sの知覚状況を観察する際に、自分の知覚の ずSの観察者Tに対しても妥当するはずである。 知覚についてのTの観察・評価は、これらの関係のみに しかも、 それゆえ、こうした知覚の構造から必然的に、 われの「第一の様態」)を潜在的に含蓄しているのであ おいては観察できないのである。してみれば、S 先にみたように、このことは知覚者Sのみなら すなわ 環境的

を見ることはできないのである。

また、

必然的に他の側面は隠されるのであり、

同様に、サングラ

スをかけている時にその様子を自分で見ることはできな

眼前の花瓶を見ると同時に自分の視神経の状態

べてを表現し尽くすことはできないと言えるであろう。 最後に、 因果関係の意味について考察しておこう。

のコ 的依存関係をも前提にしており、この前提がなけれ 同定した花瓶の物理的性質でなくてはならない。 による対象〇の同定」を前提としているのであって、 妥当するであろう。つまり、 に関しては、第一、第二の問題に関するわれわれの考察が 関係の成り立つ根拠を示すことである。 性質などに、 依存関係を、 因果関係と解することは、 先に見たように、 翻訳 いわば 空間的位置関係、光、 事物Oと知覚者の知覚像Oとの間 因果関係を物理的 「翻訳」することによって、 右の環境的関係並びに反事実的 この翻訳は常に 音の伝播、 メカニズムの意味で だがこの 「観察者自身 物の物理 それらの また、 の反事実 翻訳

究するのは自然なことだ」と言ってい 実的因果関係の成立の根拠を問うならば、 事実的依存関係の基礎となっている因果的メカニズムを研 ニズムがあるからだと答えるのは自然なことであるかも ところでゴル トマンは、こうした 翻 、 る<sub>29</sub> 訳」に関して、 そこに物理 たしか 反事 一反

カ

察者はどの物理的対象、どの物理的性質が知覚像〇の原

なのかを特定できないのである。

事物の物理的性質と眼球や視神経の変化の間に物理的因果しれない。しかし注意しなければならないのは、たとえば

的出来事と知覚像の間に物理的因果関係を認めることはで関係を認めることはできるかもしれないが、こうした物理

ゴルトマンの「物理的メカニズムとしての因果関係」は、の原因であるとは言えないのである。このようにみると、もしれないが、物理的出来事が物理的な意味で或る知覚像出来事がなければ、また、物理的出来事相互の間に因果関出来事がなければ、また、物理的出来事相互の間に因果関

やはり、

広い意味での「反事実的依存関係」(現象学で言う

る態度と相関的である。そして、この態度は知覚者にとっまた、自分が知覚する際にそうした観察者の視点を顧慮すもの」と「知覚者の知覚像ないし信念」を対比する態度、知覚の因果的理解は、他者の知覚状況を観察し、「物そのこれまでの考察の結果をまとめておこう。

提としているのであり、

この様態において事物は唯一の個

体として措定されるのであった。

ての物の与えられ方(われわれの言う「第一の様態」)

を前

「反事実的依存関係」という意味においてだけである。係」を認めることができるのは、先にみたように、広義のである。それらの間に「物理的メカニズムとしての因果関と知覚像の間の「反事実的依存関係」及び「環境的関係」他者の知覚状況の観察において見いだされるのは、事物

「意味」を形成している。メルローポンティはこれを受け面の地平をなしており、それらが全体として立方体という語っていた。立方体の私にとって見えない側面は見える側フッサールは、事物の知覚は潜在的な地平をともなうと

れどもそれらは、私の身体という「意味」の一部を成して球や網膜あるいは視神経の状態を見ることはできない。けえば、私は、少なくとも机上の花瓶を見ながら、自分の眼私は、自分の身体の全体を知覚することはできない。たとて、自己の身体はこうした地平の一部であると述べている。「意味」を飛起している。

て、メルローポンティの言うように、知覚者と観察者の間風景をそのまま(顕在的に)見ることはできない。こうしの方は、私の眼球などを見ることはできるが私の見ているは顕在的に見ることができるわけである。ところが観察者つまり、私の知覚にとって地平となっているものを観察者

観察者は、これらの私の身体の状態を観察しうるであろう。

適当な位置にいて特殊な装置を使う

いるのである。他方、

注

覚像と事物の間の三種類の関係にも妥当すると思われる。 言えるであろうが、この交錯は、ゴルトマンの提示した知 れないもの」の「意味の交錯 (entrelacement ) 」があると には「顕在的に与えられるもの」と「潛在的にしか与えら

Sの知覚についてのTの観察・評価は、第一の様態を潜在 第一の様態における物の与えられ方が潜在的地平となる。 顕在的に与えられるが、今度は、自分自身Tと知覚者Sの は潜在的地平である。他方観察者Tにとっては、これらは 物理的メカニズムとしての因果関係は、知覚者Sにとって 在的に含んでいる。つまり環境的関係、反事実的依存関係、 先にみたように、私の知覚は他者による観察の顧慮を潜

れぞれの態度は、 理解の全体であって、どちらか一方の態度だけをとること いるのである。 によってその全体を表現することはできないであろう。そ こうした二つの態度の交錯と対応関係がわれわれの知覚 互いに対応しつつ他方を覆い隠し合って

的に(意味的に)含蓄しているのである。

- (1) "Logische Untersuchungen"(Husserliana Bd. XIX). もりた け第五、第六研究参照
- (2) cf. transzendentale Phänomenologie" "Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die phänomenologischen Philosophie. 下、『危機書』と略記する)§ 46. liana Bd.III)(以下、『イデーン第一巻』と略記する)§ 149, "Ideen zu einer reinen Phänomenologie (Husserliana Bd. VI) (以 Erstes Buch"(Husser
- 3 『イデーン第一巻』§89
- 5 (4) cf. ibid. § 52 知覚の因果説に関連する彼の論文は三編あり、以下のとおり
- である。
- 1. A causal theory of knowing (Journal of Philosophy, Vol.

LXIV, No. 12, 1967)

- 2. Discrimination and Perceptual Knowledge (Journal of Phi losophy, Vol. LXXIII, No. 20, 1976)
- 3. 以下これらを発行年順に第一、第二、第三論文と呼ぶ。ここでの Steven Davis, de Gruyter 1983 に採録された頁数である。) 文の引用箇所の頁数は"Causal Theories of Mind" Perceptual Objects (Synthese, Vol. 35, 1977) (なお、この論
- 6 Belief Knowledge ?")は、ある人物の信念が正当化されたも 周知のようにゲティア(E. L. Gettier, "Is Justified True

知覚の因果説」の説明はは第一論文による。

- である。 知覚の因果説はこのゲティアの見解を継承して主張されたもの 条件が充されているだけではその信念は知識とは呼べないとし のであること、そして、その信念が真であることという二つの て伝統的真理観を批判したが、第一論文におけるゴルトマンの
- 7 第一論文。p.358
- 8 ただきたい。 以下「因果説」とは「知覚の因果説」を指すものと解してい
- 9 立が問題となっている者」という意味でこの語を使うこととす ぶべきであるが、そうでない者に対しても便宜的に、「知覚の成 本来は知覚が本当に成立している者だけをを「知覚者」と呼
- 10 第二論文。p.782
- $\widehat{\mathbb{i}}$
- 知っているということになるはずである。 、ィの存在によって引き起こされているならば、知覚者はpを その対象はジュディである」という信念(p)が実際にジュ 第一論文で提示された形の知覚の因果説によれば、知覚者の
- 13 第二論文。ibid.

14

第三論文。§ VIII

運動感覚と知覚像の関係を「動機づけの関係」と呼んでいる。 らば、知覚像はしかじかの仕方で変化する」という形の身体の 『イデーン第二巻』(Husserliana Bd. IV)五十六節参照 たとえばフッサールは、「身体ををしかじかの仕方で動かすな

- 17 16 れの論点には関係ない。 と或る点で類似しているけれども、その類似性は目下のわれわ ibid. p.p.61-62.なお、右のサールの例は先のゴルトマンの例 J. R. Searle "Intentionality" (Cambridge, 1983), p.p.62-71
- 18 ibid. p.p.63-64.
- 19 ついての問題である。 合に充されるかという問題ではなくて、その充足条件の存在に なおこの問題は、対象の同一性という充足条件がいかなる場
- 20 ibid. p.p.65-71
- 21 たとえば、『危機書』 § 46, p.163
- 22 第三論文§I、
- 23 ibid.,  $\S$  II — III, p.p.274–279
- $\widehat{24}$ ibid., § III, p.280
- 25

26

知覚における原因と志向性に関して、サールは「知覚の志向

る」と述べている。私は、サールやヴァルデンフェルスの言う する単なる知覚においてわれわれは[因果的]作用を被ってい り」、また、「知覚において原因の経験が存する」(前掲書 p.125. の対象がその原因であることを潜在的に含蓄しているのだと考 けれども、常にそうであるとは限らず、大抵の場合知覚は、当 と述べている。またヴァルデンフェルス(\*)は、「正常に経過 性はその対象が当の知覚の原因だという充足条件を含んでお ように知覚において「因果関係の経験」が存在することもある

える。そして、このことが顕在化するのは、自分の知覚につい

山形大学紀要、第十一巻第二号)を参照されたい。 る対象の関係については、「知覚における因果関係」(小熊正久、 動的経験の対象とゴルトマンの言う「反事実的依存関係」にあ で「受動的経験」と表現されるものである。なお、こうした受 に、「物理的な意味での因果関係」ではなく、その経験は現象学 の「因果関係」とは、モハンティ(\*\*)が指摘しているよう サールやヴァルデンフェルスが「因果関係の経験」と言う場合 ての他者の観察を顧慮する場合であると思うのである。なお、

- Spielraum des Verhaltens",1980) B.Waldenfels, "Intentionalität und Kausalität", (in "Dem
- "The Possibility of Transcendental Philosophy", 1985) J. N. Mohanty, "Intentionality, Causality and Holism" (in
- 28 ibid.

27

**『危機書』四十七節参照** 

- 29 第三論文§ III, p.279
- このように解された関係を指すこととする。 以下、「物理的メカニズムとしての因果関係」と言う場合には
- $\widehat{31}$ 228-237.邦訳三一四-三二七頁 cf. Merleau-Ponty, "la structure du comportement", p.p.
- ibid. p.234.邦訳三二三頁 (おぐま

まさひさ・山形大学)

# フッサールの連合論

貫 成

分析を中心とする受動的総合の分析は、生活世界概念や歴an das Vergangene)」(IX, 118)ことと定式化している。既にアリストテレスに現れ、近代の英国経験論の伝統のな既にアリストテレスに現れ、近代の英国経験論の伝統のないが概念の役割を果たしたものの、やがて心理学の分野で心的概念の役割を果たしたものの、やがて心理学における中の概念は、19世紀のいわゆる連合主義的心理学における中の概念は、19世紀のいわゆる連合主義的心理学における中の概念は、19世紀のいわゆる連合主義的心理学における中の概念は、19世紀のいわゆる連合主義的心理学におけるものが連合という現象をフッサールは簡潔に、「現前するものが連合という現象をフッサールは簡潔に、「現前するものが連合という現象をフッサールは簡潔に、「現前するものが

う「感性的ヒュレー」に関してなされたものである以上、受動的総合の分析が特に感性的経験つまりフッサールの言するものである―を思えば自明なことである。しかもこのの術語は、まさに能動的活動性 (actus) という意味を含蓄したものであったこと―「作用(Akt)」という『イデーンⅠ』このことは、それ以前の彼の分析が意識の能動性を中心と

またいかなる形でおこなわれることがなかったのかを具体本稿においては、その解決がいかなる形でおこなわれ、られる。 
の図式に纏わる問題―に新たな解決を提供するものと考えの図式に纏わる問題―に新たな解決を提供するものと考え

それはまた、『論理学研究』ならびに『イデーン』における

表し、現象学的分析一般に新たな地平を開くものであった。

史の現象学とならんでいわゆるフッサール

の後期思想を代

持つ意味を探ってみたい。以下においては、先ず中期フッ持つ意味を探ってみたい。以下においては、先ず中期フッカルにおける感覚概念の位置とそれに纏わる問題点の所在を簡単に振り返り(=一)、次いで連合理論が超越論的現象学に取り込まれたことから生じうる問題点の所在を明らる。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在のところ接近可能な唯る。本稿ではこの問題に関して現在の表面しを進行ることが超点という。

\_

理学研究』において第一次内容として導入されたこの概念再度揚言する通りである(III, 74f., 195. LU V, § 15)。『論まり「感覚与件」の発見にあったことは、フッサール自身に比べて持つ長所のひとつが、志向性を持たぬ心的成素つフッサールの志向性理論が、彼の師ブレンターノのそれフッサールの志向性理論が、彼の師ブレンターノのそれ

相—

質料」

図式の困難という形で支払わねばならぬことにいわゆる「統握作用―統握内容」もしくは「形

の代償を、

337)、そしてノエシスの意味付与作用こそが志向性の源泉 的形成に可能的素材を提供する」(ibid. 199) 限りに McIntyre, pp 2-3)。つまりヒュレー論が意味を持つのは、 とみなされたことを思えば、 現象学的分析が専ら志向性分析と考えられ(ibid. して重要であり、 論に比べればむしろノエシス論的現象学こそが「比較を絶 とは『イデーン』においてはなかったのである。 るまでにいたる。けれどもこの学科が実際に展開されるこ 部理論としての意識の構造分析論のなかに位置を与えられ してのヒュレー論(Hyletik)なる理論が、志向性理論の下 扱うことに専従する「それ自体完結した学科」 (III, 198)と より広い連関のなかにおかれ、さらには、この感覚与件を は、『イデーン』においては構成問題ないし機能問題という のこととされるのだ。しかしその一方で、フッサールはそ のことであるのも自明なことである (Cf. 成という文脈のなかで何らかの機能をはたす限りにおいて ての位置を確保しうるのも、 「それが志向的織物に可能的横糸を提供する、 かつ豊かな」(ibid. 196) 分析とされた。 ひとえにそれが志向的対象構 ヒュレーが現象学的問 つまり志向 Smith ヒュレー 題とし 188,

に検討し、あわせてそれが超越論的現象学全体にとって

フッサールの連合論

れ、それ以上の記述的規定は、与えられたとしてもごく貧 もしくは現出となるもの」という形で機能的にのみ規定さ しいものでしかなかったのである (Holenstein, S.92 u.a.)。 素材として機能し、この統握を介して対象を提示する射映 『イデーン』 におけるヒュレー は、「活性化的統握 0

もしくは「異質(fremd)」なものがいかにして経験される この図式に基づく限り、意識にとって「新しいもの」

に存するのか。

それでは「形相―質料」図式が持つ困難とはいかなる点

- 異質な世界の理解不可能性という形でフッサール自身に よっても取り上げられることになる(XV, 196f. 428f.)。 にいたるかが理解しえないかに見える。この問題は、 後に
- 常性仮説(Konstanzannahme)」によって特徴づけられる。 での感覚論は、「分解原理(Zerlegungsprinzip)」および「恒 的に避けられない。ゲシュタルト理論から批判される限り に関するいわゆる「感覚論的見解」におちいることは最終 この図式を感覚に関するものと限定した場合、 感覚

前者は、

物理的刺激との間に緊密な関係にあるという仮説である あるとする原理である。また後者は、感覚与件が客観的な

そして逆にこの要素からの合成によって理解可能で 意識が最終的要素としての感覚にまで分解可能で

- は、その全ての概念構成に先だって現象学的還元による自 (Landgrebe, 113-114 u.a.)。 もとよりフッサール 的現象学
- い。だが中期フッサールの感覚与件は、それが事実上それ に述べたような感覚概念がそのまま踏襲されるわけでは 然主義の排除を実行することを前提するのであるから
- 以上の分析のなされない最終的与件に止まる限りにおい (『形式論理学と超越論的論理学』における感覚論批判で

て

- に止まる限りにおいて)「分解原理」に従い、そしてまた「同 きあがった対象(fertiger Gegenstand)」 = XVII, § 107b フッサール自身が用いる言葉を使っていいかえれば、 「で
- EU, § 21b, 100)とされる限りにおいて「恒常性仮説」に従 よって様々な対象を提示する(III, 230. LU V, § 14. XI, 34. 一の」感覚与件が相異なる様々な統握をこうむり、それに
- うのである(Holenstein, 283f. D. Welton, 59)。 ル自身により一九○七一○八年の時点で、少なくともその なるほどこの「形相―質料」図式に対しては、 フッ
- Vgl. ibid. XXXIIf. 貫、122-126)。 けれどもそれはこの図 構成の全ての場面で有効であるわけではない 間構成の説明原理とはなりえないかぎりにおいて、それは 普遍的妥当性に関しては疑義が提起される。この図式が時  $\widehat{\mathbf{x}}$

第一に、一九〇八

式自体の廃棄を帰結するものではない。

年 したがって時間性分析の成果がヒュレー概念自体にとって 時間性分析においてかの図式の廃棄をフッサールに迫った からすらも断絶したものとみなされる(XI. 125f.)。第二に、 身を引く「できあがった対象」とは最早みなされなくなる もつ意義は、たかだか、それがいかなる意識の総合からも 困難は、通常の知覚分析においては生じえないものである。 の階梯においてはそれに直結するはずの受動的総合の場面 分析ないしは連合論は、 せすることにほ 図式に加えてさらに「時間形式―時間内容」の図式を上乗 ことは、今まで問題となっていた「統握形式―統握内容」 くものでしかない。 によって、 覚的なものにかんして時間規定と内容規定を区別すること 感覚概念とは一線を画する。けれどもこのことは逆に、 のだ。その限りでフッサールのヒュレー概念は、感覚論的 その時間性格に関しては、内的時間意識の総合を前提する という程度のことにしかすぎない。 シスー の 時間 ―質料」図式の問題の解決を与えるべき受動的総合 ノエマ分析に対してはもとより(III, 191f.)、総合 講義において展開された時間性分析は、 時間規定すらをも超越した感覚内容の想定に導 かならないのである。 すなわちヒュレーに関する限り、この 右で言及したような時間意識の総 ヒュレーは少なくとも この点を考えれば、 上位 のノ

ち入る前に、連合の問題が置かれるべきもうひとつの問題そが取り出されなければならないのだ。しかしその点に立である。内容的総合と時間的・空間的総合との相互浸透こ合と切り離された形のものでは不十分であることは明らか

(二)

連関に注目しておく必要がある。

対する感覚の自立性を保証し、それと共に「形相―質料」 連合理論は、古典的感覚論の不備を補り為に構想され、そ のことにすぎず、一 はあくまでもフッサール現象学の内部に話を限定した場合 図式をある範囲内で乗り越えるものを含む。 その他にみられる感覚概念と比べ、意味付与的ノエシスに の分析』や『経験と判断』における連合理論は、『イデーン』 にとってその背景となる諸問題を取り出した。『受動的総合 みでは理解不可能な現象を説明するための、 いわば ad hoc をそのまま保存し、 とみなされている。 して結局はゲシュタルト理論によってのりこえられたも 前節では、 感覚の理論と見なされた限りにおける連合論 ただ、 般に感覚の理論とみなされた限りでの つまりそれは、古典的感覚論の諸前提 群化や結合といった、 けれどもそれ

続けたのである(V. 156, XVII, § 107c, III. § 112, I, § 16)。 タルト理論に対してフッサール 感覚論および連合理論に根本的な異議を申し立てたゲシュ Merleau-Ponty, p. 20f.)。そして、 論とみなされるのである (ギョ は、 終始冷淡な態度を取り そのような要素主義的 1 6 ペ 1 ジ以下。

が説明されるのに対して、 る (1)感覚論的連合理論においては、 持ち(Holenstein, Kap. 14)、そしてまたそれは、19世紀的 的分析を感覚的なものに関して遂行したという点で優位を 連合理論と比較してもある注目すべき独自性を示すのであ が持つ自然主義的素朴性に対しては、それが現象学的発生 てフッサールが全く素朴であることを意味するわけではな ーレンシュタインによって指摘されている。 しかしこのことはゲシュタルト理論の感覚論批判につい むしろ、 フッサールの現象学的連合概念が持つ独自性は、 フッサール的連合理論は、ゲシュタルト 現象学的連合理論に 要素の総和によって全体 お すなわち、 、ては、 ·理論

> における統一形成が、全体― れに対してフッサール的連合理論においては、 (Kontrast)および形象化(Konfiguration)によっ (Urphänomen) としての融合(Verschmelzung) ギ э | ム p.12, Vgl. Merleau-Ponty, 22)° 部分関 係に基づく ところが 根源的現象 て説 の場

している類似性関係の二つの項としてAとBとが区 Bとの間に類似性関係が成立するのではなく、 るAとBとの結合においては、予め存在する二つの項Aと 性は存在しない」(Don Welton, 63)。 のレベル)においては、"内容"と統握との間 ある区別が存するのに対して、このレベル(= 現する。「総合と、総合において形成されるものとの される。この事態をまたドン・ウェルトンは次のように 例えば、 の むしろ存立 が相対的 =連合的 類似 公別され 性によ

る。 示されて初めて、 論的現象学の立場からは、 るのである。 おいて総合されたものであるという異議が申し立 「できあがった対象」と考えられるが、それに対して ٢ 感性的諸統一 理論におけるゲシュタルトは、それ以上の分析を拒 (2)感覚論における感覚与件と同様、 超越論的現象学の終始一貫した課題であ が意識の発生的構成の産物であることが そのゲシュタルトすらも意識 ゲ てられ

33

機構をこの理論

であり、

諸契機の内的必然性による結合や思考の目的論的

から理解することは不可能とされる

るところの自然主義の克服が、

この領域でも達成されたこ

て認められるのは「要素間の外的)

によっ

要素主義が克服されている(Holenstein, 114)。

すなわち、 連携

かみ」

逆に部分に対する全体の優位が確保されることによって、

従来の連合理論とも、またゲシュタルト理論ともたもとを1986. 23)むしろ理性的・「合法則的」(XI. 117)・「志向的」・「ア・プリオリ」(Holenstein, 3)・「超越論的」・「志向的」・は、「経験的」・「因果的」・「言目的」なものではなく(Held,は、「経験的」・「因果的」・「盲目的」なものではなく(Held,は、「経験的」・「因果的」・「言目的」なものではなく(Held,は、「経験的」・「因果的」・「言目的」なものではなく(Held,は、「経験的」・「の発生的に構成されたもとを、またゲシュタルト理論ともたもとを、またゲシュタルト理論ともたもとを、またがシュタルト理論ともたもとをは、「経験的」・「の発生的によりないのである。つまりフッサール的意味における連合とになるのである。つまりフッサール的意味における連合

フッサール自身によっても強調されていることである。いることであり、また次に挙げる引用からも窺える通りは、上に挙げたように多くの研究者達によって指摘されてフッサールの連合理論が、このような独自性を持つこと分かつのである。

てい……」(XI, 117)。 観的・精神物理的な因果性の一形式を表すものではであり、それは、心理学者達にとってのように、客属する、内在的発生の形式および合法則性を表すの

「われわれにとって連合という名称は、意識一般に

よれば、連合が因果的でないのは次の事情による。つまり究者の間でも意見が分かれている。ホーレンシュタインにしては、必ずしも明らかではない。この点に関しては、研盲目的機制ではないとされるのは何故なのかという点に関けれども連合が、このようにして非因果的なものであり、

連合を追体験し「始めに意識内部である対化 (Paarung) がヘルトによれば、「連合が盲目的機制でない」ことは、ある知りうることだからである(Vgl. XI. 155-156, 188)。一方てまさに動機づけられていることは、私にとって明証的に(geweckt)過去の所与Bへと向かう時、私がそのAによっ(geweckt)過去の所与Bへと向かう時、私がそのAによって地は、例えば私が現在の所与Aによって喚起されて

の連合がAとBとの間のいかなる類似性連関によるものでの連合がAとBとの間のいかなる類似性連関によるものでは動機づけられていること(Motiviertheit)の現象的認知に動機づけられていること(Motiviertheit)の現象的認知の非因果的性格は、ホーレンシュタインによれば、三つの可能性に基づくが、それに対してヘルトによれば、三つの可能性に基づくが、それに対してヘルトによれば、連合的を理解する反省によって示される(ibid., 23)。つまり連合とであるのは、いかなる結合点を介してのことであるのか」

連合論へと歩を進めた背景には、それが想起一般の可能性にも思われる。『受動的総合の分析』においてフッサールがの正当性に対する疑義すら許容しかねないものであるようという主張は、単に一義的でないというばかりでなく、そという主張は、単に一義的でないとも可能なのだ。

靴をはいた当人の役目である。 連合はまた意識流および内在的時間の構成の可能性の制約 時間が「最初の超越」(204)として構成される上でも、 して時間的順序が成立し、その結果、意識流とその内在的 能性の制約である。 めるものであることがわかる。その意味で連合は想起の可 というのはあくまで超越論的意識の れを用いて遠く離れたどの地点に行くのかを決定するのは る であるとも言える。 去の任意の時間: いこと、つまり生動的現在から過去への跳躍を可能たらし に着目すれば、これこそまさに他のなにものにもなしえな 目した場合のことであり、 成立しえないことである。 ら一歩ずつ逆行するということは、その現象学的な構造上 全く正当なことである(Brand, 108. Vgl. Holenstein, 67f)。 の本質とする志向的生にとって、過ぎ去った位相を現在か (Siebenmeilenstiefel)」に例えたが、それはこの限りでは だが 制約であるという事情があった。 問題はこの点で生じる。 のこう 位置の喚起が前提されることを考えれば、 さらにまた、 過去の任意の時間位置を現在へ喚起す た 作 だが他方、それが不可能である 内容的側面すなわち連合的喚起 用 を 民話の七里靴であれば、そ ところが連合の場合このよ ブ 過ぎ去った時間位 ラ 未来へと進むことをそ (時間) ン ٢ 形式にのみ着 は「七 相に関 里靴

> が、 § 26, 32. S.427)。第二に、 みたし するとこの時、 することはありえない。むしろそれは必ず「ある観点から と類似した過去の所与を喚起する時、この二つの所与の間 の都度不確定であろう。 で類似した過去の所与は一つには止まらないはずである 対して優先されるのかは、その都度全く不確定なのだ(Vgl の類似性は、 まとわりついているのである。 逆に、この場面で連合には二重の不確定性ないし偶然性が うな決定を下すことはそもそも問題となりえな その中からどの所与が選択されるにいたるのかも、 限りでの類似性でしかないだろう。 所与が持つあらゆるディテールに関して成立 可能な諸観点のうちどの観点が他のそれに 現在の所与と特定の観点のもと 第一に、 現在の所与がそれ ところが そうと むしろ そ

指標概念の起源となる心的事実の名称として登場している ては一九二○年代後半になって初めて登場したも 二つの事情が存する。(1)連合の概念は、 する上でも フッサールのテーゼが (LU I, § 4)。ところが初期から中期のフッ 現象学的連合概念は非因果的・非盲目的 既に一九〇一 重要であると述べることの背景には、 年の 超越論的現象学の全体の性格を解 『論理学研究』 第一 フッ 研究に サ サール 1 ル 更に次 にお お の にとっ で い 7

であるとする

たことを意味する。 的現象学的基礎概念」(I, 113-4)へと解釈しなおされたこ 合が、単なる経験的・因果的・盲目的なものから、「超越論 こうした経緯をふまえれば、一九二○年代後半になって連 除された当のものにほかならない。そして、デリダによれ ダが指摘する如く、表現体験つまり志向的体験への「一種 おいて連合がその発生的起源とされた指標概念とは、 の結果ともみなしうる。②しかしながら、『論理学研究』に 5f.)。連合に関する彼の見解の変化は、なるほどこの現象に しての連合という表現がみられるのである(XI, S.386, Z. 八年に書かれたとされるテキストには、「一種の因果性」と のであり(Yamaguchi, 88)、実際一九二〇年ないし一九二 九二一年まで彼はこの現象を経験的なものとみなしていた 連合は決して超越論的な概念ではなく、 的なもの、 而上学の伝統にとらわれている」(Derrida, p.30)のである。 の現象学的還元」によって、 ついての現象学的分析の深化、それに伴う連合概念の成熟 その結果「志向性概念は、いぜんとして主意主義的形 いわば『論理学研究』において排除されていた指標 つまり連合が、 勿論それが、 超越論的なものの領域に侵入し 超越論的現象学の領域から排 上に述べた連合概念の変 むしろ遅くとも デリ

> が、 象学が超越論的といわれるのは、それが所謂機能問題つま らかの変質が生じるのは避けられないこととなる。 とみなすことにより、対象構成の目的論的性格自体になん が最後までつきまとうとすれば、 る(Ibid., 197)。ところが連合の過程自体には、 り対象性の構成問題を主題とするが故であり(III, § 86)、 さに概念にかかわる変質が生じているといえる。 なおかつ志向的なものであるとすれば、ここに志向性のま 摘もトリビアルなことにすぎない。 よび関連するいくつかの一公開された、あるいは未公開 通しを得るためには、先ずもって『受動的総合の分析』お しかもそこにおいては目的論の観点が支配的であるとされ 以上の問い、および関連するいくつかの問いに関する見 あくまでも、非意志的な部分を内に含むものであ それを超越論的基礎概念 しかしながらもし連合 ある盲目性 一方、 Ď, 現

に第三編において与えられている。今、この書物において 連合の問題に関するフッサールの最もまとまった論述 フッ サール著作集第11巻『受動的総合の分析』 の、

草稿の内容をここで振り替えることが必要である。

質のみによって説明されるべき事柄なのであれば、

この指

は、

念頭に置かれている場面が、「際だった統一(abgehobene 連合現象自体の分析を先ず概観しておく。三編の分析は、 連合分析自体が置かれているより広い文脈は度外視して、

生きとした現在(lebendige Gegenwart)」内部に限られる Einheit)」の成立以前であるか否か、および、それが「生き

ものであるか否かという二つの観点から、総計四つの場面

に分けることができる。

察範囲を限定し、また「際だった、内在的統一」が既に構 それ以上の感覚的統一が相互に結合されるための条件とし 成されていることを前提とした上で(128)、二つないしは (§26)の後、(1)先ず、「生き生きとした現在」内部に考 連合現象の暫定的性格付け (121) および一連の準備的考

目的としたこのような分析をフッサールは「静的分析 ての類似性 (statische Betrachtung)」(130, Z.8) ~ ) 当ら、 (§ 29)が取り出される。 いわば連合規則を取り出すことを (§ 28)および時間的・空間的順列(Ordnung) それに対し

> ている時、まずaが自我を触発する。〔B〕自我がこのa の感性的統一の内、二つの所与aとbとが相互に類似し

か

のとして現れることになる(130f.)。 感性野における感覚的 が成立し、また同時に対象の側では、aとbとが同一のも ての意識との「重なり合い(Deckung, Überschiebung)」 触発が解除され、 およびそれと類似したりに注意をむけた時、一方ではこの 他方では、aについての意識とb

る限りにおいて、『論理学研究』以来のフッサール 統一について意識同士の重なり合いによって総合を説明す この分析は注目に値するとは言え、しかし基本的には当の bzw. Tendenz) への言及がみられる点において、なるほど 化する (Vgl. 134) 触発力ないし触発傾向 (affektive Kraft 上昇系列…)とそれに対応し、またそれに応じて強度も変 立している形式的諸関係(類似性・同一性・継 るとされるわけだが、ここで予め感性的統一 諸統一の対ないしグループはこのような過程を経て成立す 同士の間に 起・順 の総合論

のとなるための条件に関する分析である(SS.137-177)。分 立する過程、ないしはそれがわれわれにとって際立ったも

生き生きとした現在内部に既に構成されて存在するいくつ

Betrachtung)」 (ebenda, Z.13) を区別している。

その分析

その構成が既に前提されていた感性的統

一が統一として成

(2) 先に

の枠組が基本的に乗り越えられたとはいえない。

われわれにとって興味深い論点が現れるのは、

によると、二つの項の対

(Paar) が成立する過程は、[A]

総合によって成立する過程に関する「動的分析(kinetische

例えば類似した統一同士からなる高次の統一が意識の

において捉えられるのは、この分析においてのことである。 と、そこで構成される感性的統一との関係が、その特殊性 すことである。 化)、および形式的な条件としての時間的連続性とを取り出 としての内容的連続性(Abstandlosigkeit) 析のこの場面でフッサールが試みているのは、 (Ort)」(Ms. C-3 VI. S.3)としての時間的流れ(Strömen) 一が成立するための「本質的諸法則 後にフッサールが言う受動的総合の (対照と形象  $(141 \text{ u.a.}) \rfloor$ 感性野にお

構造をもつのであり、しかもそれはそれ自身の内に おいて継続(Folge)の連続性なのである」(140)。 しろ、それはそれ自身の内において、内的な総合的 は、単に外在的な仕方においてのことではない。む 「…それぞれの際立った所与が、他の諸所与と継 (Sukzession)という生き生きとした関係に立つの 起

たとえばフッサールは、つぎのように述べる。

係は、 含んでいる)と変わるものではない。 即してみても持続の統一であり、その意味で時間性を内に 直後に現れるつぎの発言は、受動的総合における時間性と 越的対象と見られた限りにおいても、またその現出仕方に 通常の事物が時間性との間に持つ関係 しかし、 (事物は、超 今の引用の

ル自身による当初の性格付けによれば「意識された対象が

この

個所から窺う限りでは、時間性と感性的統一との関

統一との関係を通常の事物におけるそれと等しいものと捉

えてはならないことを示している。 一こうした内的連続性は、 連続

(Verschmelzung) …の基礎である」(ebenda)。

的

内容的

融

合

また、

(Extension)すなわち持続の連続性における、 「ある具体的統一—内在的所与の統 基 グく (in und vermöge 一 | は、 また 延長

ずれも統一形成のための必要条件であり、 れた時である (第二章、§ 32, 148ff.)。 触発とは、 のは、やがて「触発(Affektion)」の問題が分析に導入さ なって十分条件となる)、このことの内実がより鮮明 件と内容的な連続性という条件のみが考えられてい 必要条件の一つであること、(講義のこの段階では、感性的 あるばかりではなく、 それ自身が持続の統一であるという意味において時間 感性的統一が単に時間内のものという意味で、 の成立のための条件としては、いま述べた時間 である」(141)。 Kontinuität) 内容の連続性としてのみ思惟可能なの この連続性に むしろ時間的生成自体が統一形成 両者が一緒に ある フッサー 的な条 となる は

フッサールの連合論

否かという問いである。 たような感性的な統一形成とが果たして分離されうるのか この部分で主題とされているのは、この触発と、先に述べ 分析を通じて、フッサール自身の連合概念はおそらく基本 内実のより立ち入った現象学的分析がなされているという る過程で、先に触れた"時間的生成に基づく統一形成" らく中心問題を構成するこの問いは、単にこの問いに答え 合現象の本質からしても明らかである(154, 172)。講義の くなんらかの影響関係をも意味するものであることは、連 と見なされるが、しかしこれが同時に感性的所与同士 感性的統一という対象的契機と自我との間の非対称的関係 自我に対して行使する、意識された刺激」(ebenda)として、 点において重要であるばかりではない。むしろこの部分の 『受動的総合の分析』第三編 のおそ 一に働 の

「感知可能な連関」(ebenda)であることから前者から後者し、同時にまた現在の内容が過去のそれを呼び出すことが概念は、専らそれが過去の内容を現在の意識へと呼びもど切り離されて考えられていた。『論理学研究』における連合ける諸所与の「純粋に内容に基づく統一」(LU I, 29)とはまで一貫して、フッサールの連合概念は、感性的領野におまで一貫して、フッサールの連合概念は、感性的領野においる語ができません。

である。

的な変動を被るのである。

先の形式的・内容的諸条件とともに統一形成のためのもう 件を問う中で、むしろこの触発したがってまた連合こそが もまず際立ちを前提する」)。ところが、この触発自体の条 そこでフッサールはつぎのように述べる。「触発はなに 与の際立ち(Abhebung)を前提するものと考えていた(149 またげない」といった言い回しからも窺えることである ような統一形成を「させるにまかせる(überlassen)」・「さ 柄として考えられていたのである。このことは連合がその と現在の内容が結合する際の統一形成とは、 したのであり、そのようにして過去から呼び出された内容 ひとつの条件を構成するのではないかという問が生じるの けるものである触発はかの統一形成、およびそれによる所 合の分析』においてフッサールは、こうした連合を特徴付 (Vgl. XI, 148, Z.30-31. 151, Z.17-22)。 しかも 『受動的 、の指示関係(Hinweis)という「記述的に独特な諸性格 当面別個 より 0

ろうか、そしてそれに対してこうした諸統一の本当単なる可能性の制約を表すにすぎないのではないだ質的合法則性…は、結局のところそのような統一の「われわれが記述したような、内在的統一形成の本

あるまいか」(153)。 の成立そのものは触発および連合に依存するのでは

関してなされたフッサールのもうひとつの分析 さらに触発が加わる必要がある。 なら気付かれない音にまで伝導し、それを喚起するからな 弱な音がわれわれに気付かれうるのは、予め大きな音が先 それが際立つことはない。ところがにもかかわらずこの徴 聴覚野の中では、他の所与に比べて強度の点でもまた輪郭 た場合である(152-153)。最後のピアニシモの音は、最早 徐々に小さくなりやがて殆ど聞こえないほどになるといっ らである。例えば、ある音が最初は大きな音で始まるが、 内容的条件のみでは不十分で、他の所与からの触発の「伝 生じうるのは、ある統一が際立つために、単にその形式的・ 容的諸条件と共に、 て感性的統一は形成されることになる。このような仮説が (Kontur) の点でも劣り、 つまりこの新たな考えによれば、先に述べた形式的 (Fortpflanzung)」が必要とされる事例が観察されるか それによって生じた「喚起(Weckung)」がこの普通 この時、最後の音が感性的統一として成立する したがって、その形式的・内容的諸条件に加え、 触発という第三の条件が加わって初め したがって通常の場合であれば 同じくあるメロディーに (155)· 内

成立はしていても気付かれない統一の存在や触発力の伝播 とはできなくなるのである。先の二つの例にみられる如き、 よる」(162)のであるとすれば、結局のところ統一形成な 私にとって存在するのは、 ければならない。そして「意識にとって構成されたも ものである限りにおいて既に私にとって存在するものでな 能作」により構成されたものは、それがおよそ構成された んら寄与するところはない(160,161)。 てなされる。 とを峻別する先の問の背後に存する考え自体の否定によっ この場合には、触発が過去把持的なものへと逆に働くのだ。 た(しかし現前野においては依然としてその生気を保って るが、しかしそればかりではなく、既に過ぎ去ってしまっ を刺激する節回しが現れた時、この部分は当然私を触発す 付かずにいる場合がある。そこへとりわけ快・不快の感情 が現に鳴っていても、 この事態をより説得的な形で示している。 いし際立ちと触発力を持つものという性格とを区別するこ いる)メロディー全体が一挙に際立つのである。すなわち この問題に対するフッサールの解決は、統一形成と触発 なるほど統一形成そのものについて触発はな そのことに私が何らかの事情 ひとえにそれが触発することに しかし、「受動性 あるメロ から気 デ

といった現象は、「触発の本質に存する程度の相違」

によって説明されることになるのである。

述べるのだ。

立べるのだ。

立べるのだ。

立べるのだ。

立いては、方容的総合と鋭く断絶するものとして考えられていた時間的総合すらも連合的性格をもつものと考えられていた時間的総合すらも連合的性格をもつものと考えられていたるのである。たとえばおそらく30年代始めに書かれたと思われるある草稿においては、連合概念が単に想起の領自然化を意味するが、他方では、連合概念が単に想起の領立べるのだ。

「それ(=根源的様相における止まりつつ流れる現自身もまた連合的融合の統一である…」(C-15, S.2, e ohne Datierung)。

162 Z. 13)、これは最早それ以上還元・分析不可能な原子的はめればヒュレーにあたるものであろうが(Vgl. z.B. XI. 果生じる感性的統一を、『イデーン』等における図式に当てによって説明されねばならないということである。その結えられ、そしてこの融合が時間形式と内容的条件との二つえられ、そしてこの融合が時間形式と内容的条件との二つのがでいる。

ように述べる。されるのである。フッサールは、先に引用した草稿で次の要素としてではなく、融合によって総合されたものとみな

だ」(C-15,3)。 「融合には、形式と充実の類比が同時に関与してい

四)

いう点に関しても、またいかなる観点において類似したも合的に呼び出す時、連合が過去のどの所与を呼び出すかといる、と述べた。つまり現在の所与が過去のある所与を連連合現象は二重の不確定性もしくは偶然性に委ねられて

のとして呼び出すかも不確定で偶然的なのである。

けれど

他方においてフッサールは次のように述べる。

の能作も"目的を持っている』のだ」(E III 9, S.7作の過程も既に目的論的意義を持っている。既にこ的なものを目標としている。連合的に時間化する能「触発と作用とは既に存在論的構成、つまり目的論

 $= 1931-33)^{\circ}$ 

三節における叙述からも明らかな通り、連合が仮に合法

のである (E-III 9, 25)。こうした問題は、本来フッサール 時(XV, 595 usw.)、それもまた連合的なものとみなされる esse)」によって説明しようとする (427)。 けれども、 を可能にする類似の観点の選択をその都度の「関心(Inter 響を及ぼさずにはいないことであろう。 的位層に存することは、構成の目的論の性格自体にある影 するものでないことは言うまでもない。しかし他方におい 則的 フッサールが全ての構成の前提として衝 につきまとうかの不確定性を解消する努力のなかで、 て、こうした偶然性が超越論的意識による世界構成の基礎 と言われらるのは、そのような形式的法則化可能性に関し 意味するにすぎない。とすれば、連合が合法則的・理性的 交錯のなかで成立する融合現象として捉えられ、あるいは らかの仕方で当の時間的・空間的場における様々な対照 式的条件、つまりそれが何らかの仕方で時間構成的意識流 であろう。そのことが現象学分析としての不十分さを意味 てのみであり、内容に関しては全く偶然的であるに止まる 少なくともそれを出発点とすべきものであるということを の各位相の中においてのみ成立しうることであり、また何 (Triebintentionalität) もしくは本能 (Instinkt) をおいた なものであるとしても、その合法則性は単に連合の形 フッサールは連合 動志 向性 後の 連合

下、連合と目的論との関連について二つの点だけを述べて86ff)、この点については稿を改めて論ずる必要がある。以取り扱われるべき問題であり(Vgl. Heidegger, bes. S.が30年代前半において関心を寄せていたモナド論の文脈で

おきたい。

するもの」・「おのれ自身をおのれ自身にとって存在するも は不十分であり、「存在しながら、おのれ自身にとって存在 ところがこの超越論的主観性の自己構成にとって連合はそ と向けられたもの」(XV, 378)として目的論的意義を持つ。 Formen)」としての目的論(XV, 380)の顕現とみなされ sterhaltung)」を目指す「あらゆる形式の形式 (Form aller して存在しうるためには、単に存在しているというだけで の可能性の制約をなすのである。およそ主観性が主観性と 超越論的主観性の自己構成は、こうした「真の自己把持 論は、究極的には「調和(Harmonie)」・「自己把持 なければならないのである。この自己把持の過程にとって 論のみではない。むしろそのような形で個別化された目的 の過程や、あるいは『危機』書におけるような歴史の目的 理学研究』に見られる如き―志向的体験の「志向 造が包括するものは(Vgl. 新田、53usw.)、単に―例えば『論 (1) フッサールによって取り出された意識の目的論的構 一充実\_ (Selb-

成において、その都度の現在にまで到る意識流とその内在とっては不可欠である。超越論的主観性のこうした自己構のとして構成するもの」(XI, 124)という意味がその存在に

urquellenmäßige Transzendente)」(204)として構成され

的

初

の、根源

的

超

越(das

erste

そのような意味で連合は、超越論的主観性の存在自体に(110)、このこともまた連合によって可能となるのである。が自由に繰り返し同定可能であることを前提とするが、自由に繰り返し同定可能であることを前提とするが、をのが「即自的存在」という意味を獲得するのは、それは、流れ去った過去はそのまま失われてしまうのであり、連合の能作が不可欠である。「千里靴」としての連合がなけるが、その際には、既に流れ去った過去の所与を呼び出するが、その際には、既に流れ去った過去の所与を呼び出す

上に述べた素描からも明らかな通り、例えば「不動の動者」れない。しかし他方、フッサール的意味における目的論は、則的ではあっても、内容的には偶然的であることを逃れら能を持つが、しかしこの連合自体は確かに形式的には合法世界構成の場面においても、連合はその基礎を提供する機世界構成の場面においても、また超越的な② 主観性の自己構成の場面においても、また超越的な

といったなんらかの実体的な理念を目指す目的論なのでは

とってもまた可能性の制約となる。

しは志向的過程にとってなんら具体的な「目的」を設定すても明らかなことである。すなわちこの理念は、実践ないサールの言う「カント的意味での理念」の機能の仕方を見が、その内容に関しては全く自由な、いわば「開かれた目が、その内容に関しては全く自由な、いわば「開かれた目といった単に形式的な理念を介してのみ規定されはするなく(Vgl. 新田、166usw.)、むしろ「調和」・「自己把持」

Jook file of the control of the co

連合は、その意味において、まさに理性的なのである。という意味で、むしろ積極的にこの目的論に参与している。「開かれた」目的論の根底にあって、その開放性を支える何らの矛盾をもきたすものではない。それどころか連合は、

れている時にのみ、その外れているということのみを明らるものではなく、むしろその都度の経験がその理念から外

著者名とページ数によって示した。 おいてはそのページ数のみ)、またその他の参考文献については とページによって(但し、 著作集 XI 巻からの引用が続く個所に 本文中の引用個所は、フッサール著作集からの引用はその巻数

## 公刊されたフッサールの著作

Husserliana, M. Nijhoff, Den Haag

Bd. I, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hrsg S. Strasser, 2. A. 1973.

Bd. III, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, I. Buch, hrsg. v. K. Schuh mann, 2.A. 1976

Bd. IV, Ideen... 2. Buch, Hrsg. v. M. Biemel, 1952

Bd. V, Ideen... 3. Buch, Hrsg. v. M. Biemel, 1952

Bd. X, Zur Phänomenologie des inneren Zeibewußtseins. Hrsg. v. R. Boehm, 1966.

Bd. XI, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs-und Forschungsmanuskripten 1918-1926, Hrsg. v. M. Fleischer,

> Bd. XV, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass, Dritter Teil: 1929-1935. Hrsg. v. I. Kern,

Bd. XVII, Formale und transzendentale Logik. Hrsg. v. P. Jans sen, 1974.

Logische Untersuchungen, Bd. II 1 1900/01, 5. A. Tübingen 1968

(zit. LU)

Erfahrung und Urteil. Untersuchung zur Genealogie der Logik. Hrsg. v. L. Landgrebe, Hamburg 1972. (zit. EU)

#### 未公開草稿

Ms. C-3 VI "Rückfrage zur Hyle. Hyletische Urströmung und Zeitigung" (1931).

C-15 "Urassoziation und Urzeitigung, zunächst in der hyletischen Kernsphäre behandelt" (ohne Datierung)

E-III 9 "Instinkt, Welt, Gut, Teleologie, Normstruktur der Persönlichkeit" (1931-1933).

#### その他の参考文献

Brand, G., Welt Ich und Zeit, Den Haag 1969

Derrida, J., La voix et le phénomène, Paris 1976

ギョーム、P.、ゲシタルト心理学(八木訳)、岩波書店、1980。

Heidegger, M., Metaphysische Anfangsgründe der Logik

(Gesamtausgabe Bd. 26) Frankfurt a.M. 1978

Held, K., Phänomenologie der Lebenswelt, Ausgewählte Texte

Holenstein, E., Phänomenologie der Assoziation, Den Haag 1972 II, Stuttgart 1986.

Landgrebe, L., "Prinzipien der Lehre vom Empfinden" in Der Weg der Phänomenologie, Mohn 1978

Merleau-Ponty, M., Phénoménologie de la perception, Paris 1945.

義弘、現象学、岩波書店 1978°

成人、「フッサール中期時間論の生成」、東京大学哲学研究室研 究論集Ⅰ、1982。

Smith, D. W. & McIntyre, R., Husserl and Intentionality, A Study of Mind, Meaning, and Language, Dordrecht/Boston /London 1982.

Welton, D., "Structure and Notre Dame/London 1977 Phenomenology", in Husserl Expositions and Appraisals Genesis in Husserl's

Yamaguchi, I., Passive Synthesis und Intersubjektivität bei E. Husserl, Den Haag 1978.

> 十月より一九八七年九月までの西独 Wuppertal 大学にお Akademischer Austaschdienst)奨学金による一九八六年 たすべての方々に、この場を借りてお礼申し上げます。 ける研究成果の一部である。この留学に際して助力を賜っ なおこの論考は、ドイッ学術交流会(Deutscher (ぬき しげと・埼玉大学)

# 情緒と情念の現象学に関する一展望

清水

明

とができるのだろうか。さらに別の困難もある。それは、もあるというのに、一体どの様にして情念を主題化するこている。さらには、人は自らの情念の存在に気付かぬこと浮かべるとき、そこには情緒にとって本質的な何かが欠けのようにも思われる。情緒を分析しようとその範例を思いのようにも思われる。情緒を分析しようとその範例を思い情緒や情念には、何か現象学的探求を拒むものがあるか

当該現象に多くの名前があり、それぞれ微妙に意味が異な

りつつ一見無秩序に用いられていることである。このこと

は日常生活においてはかえって趣があるが、少しでもそれ

ければならない。そのため本稿では、情緒や情念とそれら

らの現象の何たるかを考えようとすれば大きな障害とな

情緒と情念の現象学はこれを整理することから始めな

を行う。

に近接する身体的感覚や身体的表出などの諸現象との区別

# 感情(情緒)と情念の区別

それぞれの気持ちを言い表わす言葉、うれしい悲しいがあじるものであるが、愛はそうではない。喜び悲しみには、いる。しかし、他の代表的な感情例えば喜びや悲しみと比いる。しかし、他の代表的な感情例えば喜びや悲しみと比らとこれから情念と呼ぼうと考える現象との区別を、愛をらとこれから情念と呼ぼうと考える現象との区別を、愛をらとこれから情念と呼ぼうと考える現象との区別を、愛をらとこれがら情念と呼ばらと考える現象との区別を、愛をらとこれがの気持ちを言い表わす言葉、うれしい悲しいがあ

るのに、愛には適切な言葉がない。

受という名前の惑青(以後、受青という)が存在すると反である。これに対して、受はそのつど感ずるものではない。び悲しみを感ずるが、それはまたそれで新たな喜び悲しみあり、その時限りのものである。もちろん、思い出して喜いう場合、その喜びや悲しみはある日ある時感じたものでいう場合、その喜びや悲しみはある日ある時感じたもので子どもが生まれて喜ぶとか、親しい人が死んで悲しむと

てみよう。しかし明らかにその人は四六時中愛情を感じて定してみよう。そしてここに、愛情を感ずる人がいるとし愛という名前の感情(以後、愛情という)が存在すると仮

こでもし愛が感情の一種だとすると奇妙なことになる。愛い時もある。眠っている時や気絶している場合もある。そ愛情とは別の感情を抱いている。なんの感情も抱いていなはいない。ある時は悲しんだり喜んだりしている。つまり

事態は、次の三つは整合しないという具合になっている。通「愛している」という言葉をその様には使っていない。ときは愛していないということになる。しかし、我々は普情を感じているときはその人は愛しており、感じていない

b、愛は感情の一種である。 a、感情は感じられた限りで存在する。

不整合を解消するには、a、b、cのうちどれかを否定しc、何も感じていない時でも、愛していると言える。

なければならない。

第一の選択肢:愛は感情の一種であり(b)、感情は感じればたらない

第二の選択肢:感情は感じられた限りで存在し(a)、いる」と言うことができる(c)。 否定)、何も感じないときでも「愛して

じられない時でも存在するので(aの

るのは(c)、愛が感情の一種ではない何も感じない時でも愛していると言え

からである(bの否定)。

愛は感情の一種なのだから(b)、第三の選択肢:感情は感じられた限りで存在し(a)、

言えない(cの否定)。

何も感じない時には、愛しているとは

感情」というのは矛盾した言い方ではないだろうか。これじられない感情がある、とするものである。「感じられない第一の選択肢は、感情は感じられなくとも存在する、感

の一種だと考えるのがほぼ常識になっているという点だの一種だと考えるのがほぼ常識になっているという点だ第二の選択肢が一番無理がない。問題なのは、愛を感情

を受け入れることは極めて困難である。

第三の選択肢をとると、「愛している」という言葉の使いが、そう考えることに何か根拠があるわけではない。

再び何

習慣を変えることは極めて困難である。たとえ変えること

時から愛した」などと言わねばならなくなる。我々の言語

ら何時まで愛し、その後しばらく愛してはおらず、

ができたとしても、 人の死にあい、悲しむという場合、その人はその後も折り てしばしばみられる現象を思い起こそう。ある人が親しい 次のような問題点がある。 感情につい

死をきっかけとしてしばしば悲しむ傾向を持つに至る。「愛 に触れて悲しむことになるであろう。その人は親しい人の

する」という言葉をそれが感じられている時間帯に限って

になるのではないだろうか。たとえ愛が感情の一種である 使用することにすると、この様な現象を我々は見失うこと

向をこそ言い表わしているのではないだろうか を使うとき、愛情よりむしろそれをしばしば抱くという傾 はないだろうか。そして我々が「愛している」という動詞 としても、その感情をしばしば抱くという傾向があるので

という考え方である。愛は感情の一種である(a)という われる。愛という言葉は二義的であり、一つは愛情を表わ すると、不整合はないとする考え方があるかのように思 もう一つは愛情をしばしば感じやすい傾向を表わす、

> というようなものがあるとしても、 が言われていると考えるのである。だが、「傾向としての愛」 様な感情であるか、果してその様な感情が存在するのか、 問題は、愛情とはどの 「傾向としての愛」

何も感じないときでも愛し

そのことは、愛にはその時の気持ちを言い表わす適切な言 ないだろうか。少なくとも、愛情が存在していなければ、 い。このことは愛情が存在しないことを示しているのでは わす適切な言葉がないという点を考察しなければならな である。これに関しては、 愛にはその時の気持ちを言い

同様に一つの感情である。いとしさはそのつど感じるも そして確かにいとしさはうれしさが一つの感情であるのと しかし捜せば、「いとしい(愛しい)」という言葉がある。

葉がないことのよい説明になる。

ゆえ、愛情とはいとしさのことであり、傾向としての愛と がいとしいと思うものを愛しているのが普通である。 だからである。そしてまた、いとしさを感ずる人はその人 それ

はいとしさをしばしば持つ傾向だと考えたくなる。 しても、愛する人はそれを常に感じてはいない。また、 「いとしい」が愛する人が持つ感情を言い表わしていると

れだけが愛する人が持つ感情のすべてではない。愛する人

るがゆえにである。また、その人の喜びや悲しみは、 が相手のいないとき感ずる寂しさ切なさは、その人が愛す の愛がある場合、いとしさを感ずることが増えるとしても、 人の持つ愛ゆえにである場合が多い。従って、傾向として その

も増えるのである。傾向としての愛によって感ずることが 同時に寂しさや切なさ、それに喜びや悲しみを感ずること

情があるのではない。喜びや悲しみの場合はその名前の感 とはできない。言い替えれば、愛情という名前の一つの感 増えるということだけでは、愛情という名前を独占するこ

みなどの感情から区別する重大な点である。 このことにより「傾向としての愛」という概念に対して

情は一つしかないことを考えれば、この点は愛を喜び悲し

を感じやすい傾向である。それに対して傾向としての愛の くして悲しみやすくなったという傾向は、まさしく悲しみ 情を抱き易くなる傾向ではないからである。 も疑問符が付く。この「傾向としての愛」は何ら特定の感 その感情は一定しない。何が生じるのか不定である なるほどなんらかの感情を感じやすくなるのであ 親しい人をな

が

はある特定の感情を抱き易くなる傾向という意味で使うの 場合を傾向と呼べるかどうかは疑問である。「感情傾向」と

適切であり、愛のようにそれゆえに喜びも悲しみもいと

愛だけにとどまらず情念一般について問題になる事であ

して認識されるのかという問題も生じる。これはもちろん

いる場合もありうることになる。関連して、

愛はどの様に

しさもという場合は使うべきではない。

感情だけの傾向ではないという点をあげた。 念である、というのがよいと思う。言い替えれば、 愛を何と呼べばよいかという問題として答えれば、 由として、愛は感情生活の場面だけにあるものでは 情傾向であるとするのがよくない理由として、 とが分かった。では、愛は一体何であろうか。この問 に「情念」という言葉を使おうという提案である。 以上で、愛は感情の一種ではないと考えるべきであるこ それ以外の理 愛は特定

その様

愛は情

愛は感

いう点も重要である。言うまでもなく愛は感情生活 があるばかりではなく人間の行動全体に影響を及ぼす。

ないと

に影響

すると、もはやそうは言えないということである。 るものなので、 じる。それは、 ありうるし、また逆に、愛しているとは気付かずに愛して ると当人は考えている場合でも、 番よく知っていると言えるが、愛が感情の一種ではないと 愛が感情の一種ではないということから重要な帰結が生 愛があるかどうかはそれを感じる当人が一 愛が感情であれば、それはまさに感じられ 本当は愛などない場合が 愛があ

る。

基本的観点はすでに明らかになったと思われる。ら分離すべきであろう。しかし、情念を感情から分離する一つ一つの情念について慎重にそれと混同しやすい感情か本稿では愛を例にして情念を感情から分離した。本来は

### 二、感情と情緒の区別

一不快の次元で感じられるものを感情と呼び、動機づけ、必要であるが、本稿では暫定的な結論だけを述べておく。なおこれまでの論述では喜びや悲しみに対して感情という言葉を使ってきたが、心理学では情緒という言葉を使うのにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をにそれを引き起こした状況の解釈とその状況の下に自己をしかもそれは快ー不快の次元で感じられるものを感情と呼び、動機づけ、多なおこれまであるが、本稿では暫定的な結論だけを述べておく。必要であるが、本稿では暫定的な結論と呼び、動機のけ、のというにはいる。

状況とその中の自己の位置付け、これらすべての総合的な生理的変化、快・不快の感情、及びそれらを引き起こした

解釈を情緒と呼ぶことにする。

状況の把握とその状況の下に自己をどの様に位置付けるか、情緒は感じられるものではなく、認知・命名・解釈るが、情緒は感じられるものではなく、認知・命名・解釈るが、情緒は感じられるものではなく、認知・命名・解釈るが、情緒は感じられるものではなく、認知・命名・解釈の過程である。もちろんその認知・命名・解釈の過程自身の過程である。もちろんその認知・命名・解釈の過程自身の過程である。もちろんその認知・命名・解釈の過程自身の過程である。もちろんその認知・命名・解釈の過程自身の過程である。もちろんその認知・命名・解釈の過程自身の過程である。という言葉でそのときの感情を後から解釈するのである。「恐ろしい」という言葉を使用するか否がは、認知・命名・解釈の過程である。

### 三、感覚と感情との区別

にかかっている。

等を感ずることと考えられている。これは感覚器官に対応感覚とは、色、音、味、臭、寒さ暑さ(冷、熱)や痛み

十である。 言葉も作られた。現代の生理学では細分化され九つない にも分けられる。そのほか、前庭感覚と呼ばれる三半規管 の異なった感覚受容器が区別され、温冷は更に温点と冷点 して作られた概念である。 目、耳、舌、鼻は同じ。皮膚には温冷、圧、 常識では、 五感 (五官)という

感覚とは感覚器官によって感じるもののことである。 覚という概念を前提しているからである。感覚とは何 的心理学における感覚の定義は常識の延長上にあり、 器官とはなにか、感覚器官とは感覚を受け取る器官である。 のを理解することには役立たない。なぜなら、これらは感 についての知識を豊かにはするが、感覚という概念そのも の中にある神経終末から生じる。しかし、こうした生理学 感覚 感覚 か

と位置の感覚がある。筋運動感覚は身体の関節付近と筋肉 で感じられる平衡感覚、筋運動感覚と呼ばれる身体の運動

えは採らない。ここでは感覚と知覚とを区別しない。 関係がある。 と区別される感覚などというものはなく、感覚と呼んでい しかし、ここでは詳しく論じないが、その考 知覚

るのもすでに知覚の一種である。

知覚と感覚を区別することを正当化できる場合

受容器によって諸感覚を定義するいま述べた考え方と近親

感覚は知覚の要素と考えられることがある。この考えは

光を感じると言う。 がある。 は成立していないと考えてはならない。何か光るもの 例えば、 何か光っているものを見たとき、 この場合、感覚だけがあってまだ知覚 人々は

知覚であるかを言えない知覚である。このように、 覚が成立している。その光っているものが何であるか言え これまで感覚と呼んできたものの多くが除外される。 と言うことのできる知覚を感覚と呼ぶ。ただしそうすると ないとき、感覚と呼ぶのである。 感覚は未だ何についての

は言っても「林檎の赤さを感じる」とは言わないからであ 林檎を前にして「林檎が赤く色づいているのが見える」と ば、林檎の「赤さ」などは除外される。

なぜなら、

我々は

を前にしていないときに言うのである。「バラの香りを感じ りを感じる」とは言わない。「林檎の赤さを感じる」は林檎 る。バラの香りは「バラの香りがする」と言い「バラの香

目の前にバラが

には、 問題にしない場合の知覚が感覚である。 痛みを感じると言うのである。 さっているのか分かる前にとにかく痛くてたまらないか 見えないからこそ、「バラの香りを感じる」と言い、 る」はバラを前にしていないときに言う。 問題にできない場合の他に改めて問題にするまでも 何についての知覚であるか 問題にしない場合 何が

ない場合も含まれる。

こで、先に感覚器官によって定義された感覚で残るのは、前庭感覚は意識にはのぼらず感じることはできない。そ

等は、何かが熱い、何かが冷たい、何かがざらざらしてい覚である。皮膚感覚の内、熱い冷たい、ざらざらしているとは痛みやかゆみのように身体感覚でもあるような皮膚感度膚感覚や内臓感覚等の身体感覚である。ここで皮膚感覚こで、先に感覚器官によって定義された感覚で残るのは

ているということを言っているのではない。痛み或はかゆある。胃が痛い足がかゆいというとき、胃及び足を知覚し内臓感覚とは胃が痛い頭が痛い足がだるい肩が凝るなどで

るということであり、林檎の赤さと同様のことが言える。

何についての知覚であるかを常に暗黙にする。みがその場所にあるということを言っている。身体感覚は

感情はただ快・不快の感情である。感覚として主に身体感では、感情と感覚はどの様に区別されるのであろうか。

覚を考えるとき、

その区別は難しい。

生理学・心理学では

はそうではない。②感覚はそれに注意することによって鮮①感覚は身体のどこにあるかを言うことができるが、感情次の二つの徴表をあげて身体感覚と感情を区別している。

になるが、感情はそれに注意することによってぼやける。

痛みと不快感を例にして確認しておこう。

痛みは身体の

歯の痛み

ら初めて痛みに気付く場合がある。

痛み以外でも同じであ

どこにあっても、

その場所を言うことができる。

である。しかし、いずれの場合も痛みの場所を指定できならないためか、痛みがある範囲に拡散して感じられるからのものが痛むのではなく、歯茎が炎症を起こしているからはどの歯が痛いのかを言い難い場合があるが、これは歯そはどの歯が痛いのかを言い難い場合があるが、これは歯そ

強さに比例してはいない。それほど強くない痛みが、あるいうことは意味をなさない。またそれは、必ずしも痛みのを不快感と考えてよいが、その耐え難さがどこにあるかとならないこともあれば耐え難いこともある、その耐え難さいということではない。一方、不快感の方は、痛みが気にいということではない。一方、不快感の方は、痛みが気に

い。通常ほとんどの人が不快感を覚える痛みが、ある種のときは耐え難くまたあるときは適度の刺戟となって心地よ

る。反対に、痛みに注目してそれを観察しようとすると、何か他のことに夢中になっていると忘れていることがあ人にとっては快感でありうることも知られている。痛みは

を忘れているとき何か不快感を感じ、そしてその不快感かど不快感は薄れる。何か他のことに夢中になっていて痛みるとは限らない。冷静に観察すると、冷静になればなるほその痛みは注目以前より強くなる。しかし不快感は強くな

情緒と情念の現象学に関する一展望

日常経験する事柄である。注意すれば誰でも認めることが逆にまずく(不快に)することもある。これらは、我々が甘味はその料理を一層おいしく(快に)することもあれば、ろ心地よい。ある料理に甘味が感じられたとしても、そのる。同じ様な疲労感が、ある時は不快でありある時はむしる。同じ様な疲労感が、ある時は不快でありある時はむし

できる。

実は曖昧で混乱した概念であることに気づかせ反省を促 せるとは限らない。 痛みを与えうる物理的刺戟の量は客観的に計測することが 要とする計算は不可能である。現代の生理学的心理学にお 対立するがそれを測定することはできない。功利主義が必 痛みに対応し正の値をもつ感覚はない。また、 て決定できるとする。しかし、快と痛みは別の次元にある。 み出す快(正)と痛み(負)の量を計算し、その総和によっ 義の主張によれば、 に立てられた理論に対しては有効な批判点となる。 こうした区別はさらに、苦痛とか快楽などという概念が ては、痛みですら客観的に計測することは不可能である。 こうした感覚と感情との区別は、感覚と感情を区別 神経系全体の状態によって左右される。 しかし、 同じ量の刺戟が同じ程度の痛みを感じさ ある行為の道徳的価値はその行為が生 痛みは刺戟を受け取る感覚受容器だけ 快は不快と 功利主 でせず

的原因によるものであったとしても、そうした痛みを感じものである。苦しみは、その元をただせば痛みなどの身体をかし痛みですら全くの肉体的なものではない。苦しみに肉体と精神とは全く別のものとして考えられてしまう。し肉体と精神とは全く別のものとして考えられてしまう。し肉などという概念を作り出す。この様な概念で考えるとき、などという概念を作り出す。この様な概念で考えるとき、などという概念を作り出す。この様な概念で考えるとき、などという概念を作り出す。この様な概念で考えるとき、などという概念を作り出す。この様な概念で考えると思います。我々は粗雑にも「肉体的苦痛」に対して「精神的苦痛」

# 四、身体的表出における、以上の諸現象間の違い。

る際の全体的状況の解釈としての情緒なのである。

に含めてもよいが、 深い観察によって捉えられないことはないので身体的表出 経はインパルスを発射し、 きない。呼吸や動悸の変化や発汗、筋緊張、立毛等は注意 なども特殊な測定装置 い。また、感情・情緒の興奮時の皮膚の電気伝導度の変化 いる。しかし、これらは通常の知覚によっては観察できな で確認できるものを言う。 ここで問題にする身体的表出とは、 主なものは顔面の表情や全身の身振り (嘘発見器) 中枢神経系も特有の活動をして 感覚の際には感覚器官から によらなけれ 他の人が通常 ば観察で Ó の神 知覚

てきる

5, ø' して、 る動作がある。従ってそれはいわば二次的な身体的表出と 様に区別するかである。 からである。そこで問題は感情表出と情緒の表出とをどの のときの身体的表出を何れのものと見なすべきかという点 問題は、 その解釈自身による身体的表出は考えられない。 その様に解釈したという思いが当人に習慣的に取らせ 感情・情緒を伴わない感覚の場合は身体的表出がない 感情の身体的表出から区別しうるであろう。 私は感情と情緒の身体的表出と考える。 感覚と感情・情緒は普通一 情緒は自己と状況の解釈であるか 緒に起こるので、 というの しか そ

している。

の次元である。 次元説で言えば、 れた情緒の次元に注目しよう。例えばシュロスバーグの3 各々が表出されていると考えている。 ていると考えている。つまり、様々な異なった情緒があり、 よって、 究や情動語の分析として行われている。こうした研究に 感情・情緒の表出に関する心理学的研究は顔面表情 なるほどこの種の研究者の多くは情緒の表出を分類し 感情と情緒を区別することが否定されるのではな 0 種類には関係しない。 注目-緊張一 拒否の次元が問題であるが、これは 睡眠の次元は活性化の次元である 快-不快の次元こそ感情 しかしそこで考えら の研

によって多様である。このことも感情と情緒の区別を支持強い。一方、情緒の表出は学習によるところが多く、文化ら。心理学的研究によれば、感情の表出は、生得的要素がについての解釈であるという考えを支持しているであろにかいての解釈であるという考えを支持しているであろにかいての解釈であるという考えを支持しているであろにかいての解釈であるという考えを支持しているであろいている状況に対する関係性、つまり情緒を感じる主デイビッツの名称を使えば関係性、つまり情緒を感じる主

きない。 感は異なる。 泣き叫ぶが、大人になればしかめ面をし脂汗を流す。 は様々である。 を表出するかどうかは多分に生得的であるが、 をとる場合も全く同じである。 もできるからである。これは表出の仕方として言語的表現 ようにすることもできるし、また偽りのそぶりをすること いをするからといって同じ程度の不快感があるとも言えな によって様々な身体的表出を示す。さらに、 による不快感が強いときには身体的表出を抑えることは 感情と情緒の表出は個人差も大きい。 なぜなら、 しかし、 従って、 人は不快感の身体的表出を努めて見せない 痛みによる不快感の場合、子どもであれば 同じ程度の痛みでも人によってその不快 同じ程度の痛みの感覚があっても人 すなわち、 感情の場合はそれ 嘘を言うことが 同じ様な振 表出 Iの仕

できる。言語的表出は情緒の身体的表出の延長上にあり、

れらの能力はともに状況から身を引き離すという一般的な りの表出をすることができるという特性の延長である。 嘘を言りことができるという言語の特性は情緒において偽

能力を根拠にしている。

は別である。 感を起こし、その不快の感情に伴う身体的表出がある場合 が嘘であることを見破る方法は原理的にない。痛みが不快 語的に表現しうる。そしてその言語に通じている限りそれ ないのであるから当人以外には知りようがない。しかし、 あろうか。これまでの考察によれば、感覚にはその表出が の存在ではない。当人が痛み以外で苦しんでおり、 いものであるから、感情表出を伴う痛みの場合は見当がつ 感じるのではない。感じると知るとは異なった認識である。 る。もちろん知るといっても、その人が感じている痛みを を聞いてその人に痛みがあることを我々は知ることができ ていなかった。痛みなどの感覚を持つことを我々は十分言 いま考察したのは身体的表出であり、 人が一番よく知っているとか言われる。 感覚・感情・情緒は当人にしか分からない しかし、見当がつくのは不快感の存在であって、 痛みを訴える人が嘘を言っている場合に、それ 感情の表出は生理的に当人による抑制が難し 言語的表出を考慮し それは正しいので のだとか、 痛み か 当 b

> 当人が痛みがあると嘘をつくならば、 やはり我々にはそれ

る。 切な状況があり、 みがないと言えば、まず嘘であることが疑われる(あるい あるので、当然痛みがあってしかるべき状況であるとき痛 を感じているということが必須の条件として含まれて の適切な状況がどういうものであるかを学ぶことであると ればならなかったということ、また、痛みを訴えるのが適 的表現それ自身は痛みを訴える当人でさえそれを学ば だとは限らないが、嘘を見破る一般的な方法がある。 を見破ることはできない。 いうことである。もちろんその状況には当人が実際に痛み 般的方法は次のことに基づいている。 しかし、 しかし、それ以外の状況は他人にも観察可能な事柄 痛みの表現が言語的表出を取る限り、 痛みの言語的表現を学ぶということはそ それは痛みの言語 に その なけ 有効

当人が痛みを訴えることのみで成り立ってはいない。 ば歯が痛いと訴えて初めて歯を調べ虫歯ができていたこと のように思われる。 人が痛みを訴えることのみが痛みの状況を形成しているか しかし仔細に調べれ ば、 痛みの状況は

ることに気付く場合がある。その場合、さしあたっては当 感じる」と言うことによって初めて痛みの状況が生じて は神経系等に異常があると考えられる)。

たしかに「痛みを

打ち症はかなり困難である)。当に痛みがある状況かどうか判断することができる(むちよい。手続きに多少手間取ることもあるが、一般的には本ら見ただけでは分からない場合はどうか、胃を検査すればを発見するという場合である。胃の痛みなどのように外か

であることができないということはできない。 ということが考えられているとすれば、それは当然のことは曖昧な言い方である。「分かる」ということができない理からである。他人の感ずるものを感ずることができない理由は、もし感じたとすればそれは自分の感覚ということに由は、もし感じたとすればそれは自分の感覚ということには当然のことがである。他人の感ずるものを感ずることができない理からである。しかし「分かる」ということで「感じる」ということが考えられているとすれば、それは当然のことにである。感覚ということはできない。

であるから、間違える可能性は感覚の場合より少ないであであり、通常感情には身体的表出が伴い、その抑制は困難出によってその人の感情を知ることができるのはもちろん

情緒は内面的な出来事でありそれを他人が感じたり知る

感情(快・不快)の場合も同様である。他人の身体的表

で情緒を感じることができないとは正確には快・不快の感きてもその情緒を「感じる」ことはできない。ただしここだ他人には当人が感じている快・不快の感情が欠けている。た況を正確に把握すれば他人にも十分知ることができる。たのお正確に把握すれば他人にも十分知ることができる。たとはできないと言われることもある。それも一部正しくことはできないと言われることもある。それも一部正しく

ある。例えば絵や音楽を鑑賞して、しみじみとした情感を穏やかな情緒と呼ばれる、殆ど身体的表出のない情緒が情を感じることができないということである。

ない。むしろ鑑賞と呼ぶべきであろう。これを他人が同じ常の意味での作品の解釈ではない。それは知的な判断では時の情緒すなわち状況の解釈とは、ほとんどその芸術作品際の情緒すなわち状況の解釈とは、ほとんどその芸術作品際の情緒すなわち状況の解釈とは、ほとんどその芸術作品にいるであろう。そしてその動機づけはある。その場合、確かに動機づけは弱味わうという場合である。その場合、確かに動機づけは弱味わうという場合である。その場合、確かに動機づけは弱

時の、その状況に対する解釈であるから、その解釈を誤る情緒は、ある動機づけを快・不快の感情と共に受け取る

ように行うことは難しい。

覚・感情について他人が批判することは意味をなさない、き状況ではないという批判が他人によってなしうる。感ことに偽りはないが、その状況は必ずしも恥しさを感ずべを感じたと解釈した場合、確かに恥しさという情緒をもつ可能性が当人にとっても存在する。そこで、例えば恥しさ

うなことではないと悲しんでいる人に向かって言うことのだ、と言うことは十分意味のあることである。悲しむよしんでいる人に、これはそんなに悲しむべきことではないに不快ではないのだといっても無意味である。しかし、悲

それ故、情緒に関してはそれを感じている当人より他の

場合により慰めにも忠告にも非難にもなる。

はならないと言っても無駄である。不快感を感じている人きな差異である。痛みを感じる人に向かって痛みを感じてということを考えれば、これは情緒をそれらと区別する大

る)。情緒の道徳的・倫理的意味は状況に対する適切性としがあるからである(穏やかな情緒の場合は美的価値であ適したものであるかどうかについてよく知っているといううる。この場合、よく知っているとは、その情緒が状況に人がその情緒についてよく知っているということさえあり

て現れる。

悲しむべき、

驚くべき、喜ぶべきという形容詞

すことは、 決めがたい状況もある。「自然な情緒」という概念を持ち出 らに、どの情緒を持つことが人間にとって自然であるのか に感じる情緒はすべて善であると信じることは難 ば不自然であるということもありうる。 らか。我々が自然であると考えるものが別の時代からみれ 単である。しかし、人間にとって自然な情緒とは何であろ て自然に抱く情緒は悪ではないと言って批判することは簡 ことは無意味であるという理由でその時代を批判すること ばならないとされた時代があった。情緒に関して命令する 何の解決ももたらさない。 はできない。 た敵兵を見て同情するのは悪であり、 く思わなければいけないとされた時代があった。 親しい人が戦死したとき悲しむのは悪でありむしろ誇らし の受け止め方であり、その人の倫理的態度の表明である。 という倫理的命令でもある。 は単に強調の意味で使われる場合が多いが、「何々すべし」 動機づけ理論における「本能」の概念と同様、 無意味ではないからである。 L かし、 情緒を持つということは状況 そこに問題が潜んでい むしろ軽蔑しなけれ また、人間が自然 人間が人間とし 捕虜に

面で効力を持つとき、その状況における「自然な情緒」か情念は更に倫理的価値が大きい。情念はそれが情緒の場

ることだけは示してい

持っている。とりわけ強く軽蔑や怒りの情緒を示す人は憎しみの情念をなどの情念を持っている。それほど非難すべきでないとき、時ことさら同情する場合、その人は同情の相手に対して愛らの構造的逸脱だからである。それほど同情すべきでない

# 五、志向性の観点からみた、以上の諸現象間の違い。

向性を持つとは考えられないだろうか。識だけであろうか。記号も常に何ものかの記号であり、志ものかについての意識である。では志向性を持つものは意現象学では志向性は意識の本質と考える。意識は常に何

たらめとはそこになんらの意図もないことである。記号が文字はそれを読み理解する人にとってだけ文字であり、何文字はそれを読み理解する人にいなければそれは記号ではなく、紙の上にまき解する人がいなければそれは記号ではなく、紙の上にまき解する人がいなければそれは記号ではなく、紙の上にまき解する人がいなければそれは記号ではなく、紙の上にまきなって構成されて初めて成立する。例えば、紙に書かれたよって構成されて初めて成立する。例えば、紙に書かれたよって構成されて初めて成立する。例えば、紙に書かれたなって構成されて初めて成立する。例えば、紙に書かれた

ルの現象学のとった方向であった。 意識だけであるということになるだろう。これがフッサーで帰着させる可能性が考えられる。それがもし可能であれい)。従って更にこうした意図を意識の何らかの志向性にまい)。従って更にこうした意図を意識の何らかの志向性にまい)。従って更にこうした意図を意識の何らかの志向性にまいの現象学のとった方向であった。

ちろん、個々の使用に先立ってすでにある記号の意味は、ちろん、個々の使用に先立ってすでにある記号の意味とは、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、ことができるだけである。必ずしも一致するとはかぎらず、という立まに性が常に存在する。「このはしを渡るべからず」という立能性が常に存在する。「このはしを渡るべからず」という立まである記号の意味は、ちろん、個々の使用に先立ってすでにある記号の意味は、ちろん、個々の使用に先立ってすでにある記号の意味は、ちろん、個々の使用に先立ってすでにある記号の意味は、ちろん、個々の使用に先立ってするによっている。

考えることもできよう。もしそうならば、ここにおいても

それら多くの使用における意図の沈澱物であると

それはそれで多くの使用者の長年にわたる使用によるもの

であり、

記号の志向 は ほぼこのように考えた。 は二次的であることになる。メルロ・ポ ンティ

概念を適用できる。 かへと向かっていると考えられるものにはすべて志向性の 持つと考えてもよい多くの場面が生じる。 同じことになる。そこで、記号がそれ自身として志向性を れが記号であるということだけですでに志向性を備えてお 依存しているのではない。従って、 に定まっているという点で、 意識が存する限り志向性を持つということと見かけ上 かし、個 々の使用の際にはその使用からは独立 情念としての愛にも適用することがで その志向は個々の意図に直接 記号が存する限 同様に、 何もの b, 一にすで

意識しない志向であると言おう。

るという観点から考察する場合には、ただちに志向性が問 を意識していない。 であろうか? 感覚に浸っている人は確かに知覚の 問題にならない場合の知覚である。すると志向性はないの 感覚はどうか。感覚とは何についてということが しかし、感覚はそれがすでに知覚であ

愛である。情念は総じて常に何ものかについての情念である。

志向性を持つ現象である。愛とは常に何ものかについての

愛の意識というものは考えられないとしても、 愛は感情の一種ではなく、従って愛を感じることは

愛は

題になるということでもある。痛みから一歩退くと、手が

ようにして初めて自己が成立する。

従って意識は原理的に

ないとは言えない。いま志向は意識だけには限らないとし たばかりである。従って、感覚とは自らを志向であるとは ない。しかし意識していないからといって、そこに志向が 再び感覚としての痛みに帰れば、何についてを意識してい つ。手についての意識、足についての意識がある。しかし、 についての知覚があったのである。 い、足が痛いという現実がある。 その知覚は 手についての 志向性を持 知覚、

という考え方である。何ものかについての意識は、 されない意識とは無意識のことである。しかし、無意識 何ものにも気付いていないことになるからである。 ら、その気付いていることに気付いてい ものかに気付いていると同時に、気付いていることに気付 **うる。その考え方とは、意識とは原理的に自己意識である、** 意識という概念の考え方によっては矛盾した概念ともなり 意識であるとは意識しない意識である。 ていることに気付いているということが意識である。 いていることでもある。 てば、自らを志向であるとは意識しない志向とは、 ここで志向するものはすべて意識であるという前提に立 何ものかについて気付いていなが 自己にとって意識 ないならば、 その何 自らを 気付い

ば、「自らが志向であるとは意識しない志向」は矛盾した概 題の解決をはかった。何ものかについての意識は、 意識に顕在性と非顕在性を区別することによって、この問 れば、無意識も矛盾した概念ではなくなる。(フッサールは、 念ではない。そしてこれをいわゆる無意識のことだと考え であるが、 すれば、 は矛盾である。さて、しかし、ここで志向と意識とを区別 ち自己意識でありながら、 方にとっては、 むしろ意識の原理的な構造のことである。 あってそれを意識するということではない。 即ち、意識であれば必ず何ものかについての志向 志向は必ずしも意識であるとは限らないとすれ 無意識とは矛盾した概念である。 自己を意識していないというの このような考え 自己意識とは 意識、

手を、

意識している。

感情については、感覚を知覚における志向

の仕方と考え

ることを離れて痛みは存在しない。痛みという感覚は志向とはできない。感じられない痛みなどは存在しない。感じなってまだ意識ではない。それゆえ、痛みの場合痛みにつだってまだ意識ではない。それゆえ、痛みの場合痛みにつだってまだ意識ではない。それゆえ、痛みの場合痛みについての意識というものはない。痛みな感じる」を分けることがではない。感じられない高みな感じる」を分けることができない。感じられない高みなどは存在しない。顧の解決をはかった。何ものかについての意識は、必ずし題の解決をはかった。何ものかについての意識は、必ずし意識に顕在性と非顕在性を区別することによって、この問意論に顕在性と非顕在性を区別することによって、この問意論に顕在性と非顕在性を区別することによって、この問意論に顕在性と非顕な性を区別することによって、この問意

等々がある。しかし、その知覚は痛みという仕方で足を、それ故、実際には、足についての知覚、手についての知覚、が、感覚とはその際の志向の仕方そのもののことである。ものかについての志向である知覚が前提されているのだ

自己意識である。

自己意識とは、最初に自己というものが

であるが、痛みを志向することではない。

実はここに

は何

があれば不快に感ずる。この場合の自己はまだ誰というこ はない。 る。 たい。即ち、知覚は自己意識である限りにおいて、 ころがこの場合の自己はまだその人にとって固有のもので ものである。普通自己とはその人に固有のものである。 ただしこの場合の自己とはまだ個性化していない一般的 感情である。従って知覚は常に感覚と感情とを伴ってい 覚であり、自己についての志向という場合の志向の仕方が かについての志向であると同時に自己についての志向であ たのに対して、 何ものかについての志向という場合の志向の仕方が感 誰であれ傷があれば痛みを感ずる。 知覚におけるもう一つの志向 誰であれ痛み の仕方と考え 何も

自己とは身体と考えてよい。知覚は感情という仕方で自己

ともないものである。

身体がありさえすれば、

そこに感覚

はあり、

また快・不快の感情がある。

従って、

=身体についての意識である。

置づけ、 化している。この自己は、自己=身体を知覚された状況に 状況についての解釈であるとしてきたが、それは解釈とは たが、この意識を知覚に平行させれば、情緒は知覚におけ ど知覚には常に感覚と感情(快・不快)が伴っているといっ 情緒を表現することによってこそ文化は豊かになる。 常にその語彙の貧しさと戦っている。いまだ表現されない うものは存在しない。文化の中で言語として定着されたも 過程である。それゆえ、人間に本来定まった情緒などとい なんらかの言語使用に依存している。 おいて位置づけ引き受けるからである。ところが、この位 の意識もやはり自己意識であるが、この場合の自己は個 覚体験と言い替えることができる。この知覚体験について のものである。そして状況とは知覚された状況であり、知 いえ知的な営みではなく、状況についての意識という程度 ぜなら、情緒はこれまで快・不快の感情が引き起こされた 意識(知覚体験についての意識) る感覚にあたる。それゆえ、日常的にはこれも感覚とし「情 のだけが情緒として認められるようになる。むろん、 情緒は、 引き受けは顕在的であれ、 知覚が生起したという意識が生じた場合、その の志向の仕方である。な 暗黙のうちにであれ、 情緒は認知・命名の 性

層にある。

自己の核をなすものである。 性を持つと言ってよい。それゆえ、情念こそ個性化された体験についての意識の志向性が沈澱し生じた二次的な志向志向を獲得してくるのに似ている。すなわち、情念は知覚長年の使用によって、そのつどの使用に先立つようなあるのどの情緒経験の沈澱したものでもある。それは、記号がつどの情緒経験の沈澱したものでもある。それは、記号が情念は、情緒の個性的な傾向を生むものであるが、その

(しみず あきら・弘前大学)

#### 現 象 学 ح 相 対 主 義 0 間 題 その予備的考察

鷲 田 清

=無前提的なものでなければならない。したがって、フッず)、それ自身が必当然的な明証において証示しうる究極的な主張そのものがよって立つ〈根拠〉を明示しうるのでなら主張そのものがよって立つ〈根拠〉を明示しうるのでなら主張そのものがよって立つ〈根拠〉を明示しうるのでなら主張そのものがよって立つ〈根拠〉を明示しうるのでなの理念は、フッサール自身によってこのように表現されての理念は、フッサール自身によってこのように表現されての理念は、フッサール自身によってこのように表現されての理念は、フッサール自身によってこのように表現されての理念は、フッサール自身によっている。

らないし、また、それ自身は経験されない《経験の可能性ところに形而上学的に想定されるようなものであってはな求にほかならず、したがって、基礎=根拠は経験を超えたならないというこの要求は、それが自己-現在という様態にしかし、究極的な基礎がそれ自身において証示されねば(VIII 139)であるとも言いかえている。

当性を証示しうるような経験でなければならない。そこかのであってはならず、それ自身において自らの絶対的な妥

ものであってもいけない。それは、先行的に妥当している

のア・プリオリな条件》として理論的に要請されるような

他の何ものかとの関係のなかではじめて妥当するようなも

もとづく学問(Wissenschaft aus letzter Begründung)」

先にあげた哲学の理念を「究極的な基礎づけに

を僭称する諸々の主張を摘発すること、このことが現象学 求するのである。 界経験をこのような主観性の自己経験に溯って問うよう要 基礎づけている「絶対的な経験」を見いだし、すべての世 場所」としての らフッ る「相対的な妥当性」のうちを漂いながら、しかも「学問」 反省的な自己経験のうちに、あらゆる世界経験を究極的に サールは、「あらゆる意味付与と意味確証 〈わたし〉という、この超越論的主 この意味で、自らの基礎を見失い、 の根源的 観 性

主張として歴史主義を取り上げ、それを全面的に批判 学問としての哲学』では、同時代のもっとも相対主義的な 妥当しない生活世界が「基底づけ」の秩序においてもっと する批判というコンテクストで、「主観的-相対的」に ことの指摘から議論をはじめている。 ともこの生活世界の基盤的な性格は、「究極的に機能してい 基盤的 相対主義」ほど現象学の理念と無縁な主張はないとい ところが晩年の『危機』では、 フッサールの生前に公刊された書物の大半がこの なものとし てポジティヴに取り上げられる。 科学の またとくに 客観主義 『厳密な しか に対 して

の

はないと言っても

張ほど哲学としての現象学の理念にきわだって対立するも の問題意識の出発点にあったものであり、「相対主義」の主

いいくらいである。

にふたたびその相対性のゆえに廃棄されてしまうときの、 しかもたないものがいったん復権されたかに見えて、 のもまさにそのことなのである。つまり、 のではあるが。 る自我」へのさらなる遡源の過程でもう一度相対化され われ わ れが本稿で考察してみたいとおもう 相対的な妥当性 すぐ

の

行っておきたいとおもう。 こではその準備作業として、 対主義が現象学にとってどのような意味で内在的: その全域にわたって展開する能力はいまの私には 期の研究テーマ全般に関わる問題であって、 平、発生、間主観性、 とおもうのである。 くるときのその問題論的状況、 とともにいわば内側からもう一度問題として頭をもたげて びしく排斥される相対主義が、 象学の入口で現象学の理念に背馳するものとしていつもき 相対主義のその問題のされかたである。 の一般的性格について、 な変更を迫ってくるのか、そのことを検討するため のか、そしてそれが哲学としての現象学の理念にどのよう 相対主義」 の観念と、 もっともこの問題は、 生活世界などといったフッサール後 さらには まずはきわめて基本的な考察を フッサール自身が それをここで考えてみたい フッサールの思索の深まり 「相対主義」という問題 言いかえると、 受動的綜合、 それ 抱いていた をここで ない。 な問題な 現

#### 1 内在的問題としての 〈相対主義〉

は、 を歴史化するという背理」ということになる。 それは「その本質が歴史としての存在を含んでいないもの 規定しているが、これをそのまま歴史主義に適用すれば、 目は、 基本的な視点は、 批 自然主義を批判するときにも歴史主義を批判するときに 含んでいないものを自然化するという背理」(PSW 312)と フッサールは自然主義を「その本質が自然としての存在を いう病いを患っている」(PSW 340)ということにある。 のと存在するものとを混同することによって「懐疑主義と という絶対性の要求を基本的に満たしえないということで 主義の極みとして攻撃するときに、そのような批判を貫く サールが自然主義と歴史主義、 判の書であると言ってもよい。この著作のなかでフッ 意識や理念の次元に属するものを自然的事実に還元し 批判の鉾先は同じところに、 厳密な学問としての哲学』 それらが本質(あるいは理念)と事実、妥当するも フッサールの自然主義・歴史主義に対する批判の眼 それらが「究極的に基礎づけられた学問\_ は、 なかでもとくに後者を相対 つまり自然主義の場合に ある意味では相対主義 したがって、

> リオリ/経験的、 念)/事実、妥当/存在の区別だけではなく、さらには 実と「妥当的な理論体系」としての学問という歴史を超え 象」ないしは「文化形成体」としての学問という歴史的 た妥当統一とを混同することに、集中して向けられている。 てしまうことに、歴史主義の場合には、たんなる「文化現 絶対的/相対的という区別には、このような本質 普遍的/特殊的、客観的、 /主観的 アプ

動機」の混入について語られる一 項を組み合わせた概念によって規定される― に対して、 的な妥当統一」、「純粋理論」など――が用いられる。 妥当性」、「原理的な普遍性」、「超時間的な普遍性」、「客観 た数々の表現-それを形容するのに、 展していく根源的な学問」(PSW 337) だけであるとされ な基底のうちに基礎づけられ、厳密な方法にしたがって進 「流動的」・「事実的」・「相対的」と同一視され、 歴史主義や「世界観哲学」 たとえば「絶対的な妥当性」、「客観的 先の概念対の前項のみを組み合わ ――という図式になってい は、 先の概念対の後 「実践的な 歴史的

確実

の哲学の名に値するものは、「下方から築き上げられ、 **うな)二項分割が連動している。そして「本質学」として**  な(つまり、一 間的/歴史的、

項が同時に両項の区別の規準として働

ぐくよ

理論的/実践的といった、

諸概念の規範的

る」(PSW 326)。また『危機』では、「たんなる事実学はため、アンスのは、それが自然的なにして素朴に受けたり、それを絶対化する「事実という迷信」に取りつかれているからであって、真に学問の名に値するものの「事柄」を経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるからである。フッサールを経験的な「事実」ととり違えるのとして素朴に受けをというである。要するに、歴史主義=相対主義が「懐疑主義という病る。要するに、歴史主義=相対主義が「懐疑主義という病

用法からもうかがえる。 うなものであるかは、「相対的」(relativ)という術語の使論じられるわけであるが、このような批判の視線がどのよに妥当するものの体系としての哲学の理念を危うくすると=経験的なものを混入しているがゆえに、純粋かつ絶対的出判は、このように、まさに理念的なものの次元に事実的批判は、このように、まさに理念的なものの次元に事実的

係もない」(keine Relation auf~)ことだとされている。は、超時間的というのは、「一つの時代の精神」と「何の関たとえば超時間的な妥当性について語っているところで

葉で表せば bezogen auf~[~に関係づけられている]ば「関係的・相関的」] ——フッサールがしばしば用いる言いtät auf~)においてのみその存在意味をもちうるからないtät auf~)においてのみその存在意味をもちうるからない世界の存在」についてそれが相対的であるとされるのは、「世界の存在」についてそれが相対的であるとされるのは、「世界の存在」についてそれが相対的であるとされるのは、「世界の存在」についてそれが相対的であるとされるのは、

〔非相対的=非関係的(すなわち、ただ自己自身にのみ関るのは、それが"irrelativ(d.i. nur auf sich selbst relativ)"る。実際、超越論的主観性が「絶対的経験の領野」とされー―という意味をむしろ第一義的に含んでいることがわか――

んなる事実人しか作らない」(VI 4)と言われる。

歴史主義あるいは「世界観哲学」に対するフッサールの

との関係においてしかその妥当性を手に入れえないという界の存在の)「相対性」などと言うときには、何か別のものしたがって、フッサールが「相対的な妥当性」とか(世係している)〕(VI 153)であるという点に求められている。

真理の複数性という意味での「相対性」が帰結するのであっそして、絶対的な基底を見失っているからこそ、そこからで究極的に基礎づけられていないということなのである。

ことを意味しているのであり、言いかえると、自らのうち

のも

言いかえると、歴史的=相対的というのは、何か別

(この場合には歴史的な事実性)との〈関係〉においては

非真理化する懐疑主義でしかありえないということにもなという学問の理念に背馳するからこそ、相対主義は真理を対的・普遍的・客観的・唯一的なものでなければならないて、したがってまた、複数の真理という事態は、真理は絶

るのである。

じたことがあるので要点だけを述べると) フッサールの現 ものとして捉えたのであった。ところが(すでに他所で論 封されている」(VIII 76f.)というふうに、自己完結的なも 存在領域を、「超越論的な存在は自己自身のうちに完全に密 省的な自己経験に求め、この「我れあり」という絶対的な 後者に何ものも負うことなく自足的な存在の妥当性を確保 のように、 しうる場合に限られることがわかる。 次元と事実的なものの次元の区別が成り立つのは、 に妥当するものとの区別、 このように見てくると、 絶対性の要求に適う経験を超越論的主観性の反 したがってまた反省的な自己基礎づけの可能 したがってまた本質的なものの 絶対的に妥当するものと相 フッサールは、 前者が 周知 対的 12

象学的分析のその後の展開とともに、こうした「我れあり」

の絶対的な存在領域それ自身が「歴史的な地平」(あるいは

「志向的含蓄」、「意味の歴史」)をもっていることが明らか

になっていく。

受動的綜合、

時間、

間主観性などをめぐる

いは、 分析は、さらにそれらを内包する〈生活世界〉というグ してきた、 遡源していく過程で「還元」という名のもとに次々と捨象 言いかえると、フッサールが意味発生の究極的な基盤へと 露呈していく。 したもの)、たとえば身体(主観の内世界性)、言語 種類の歴史性」(VI 507)に遭遇することになるのである。 きているのであり、フッサールの表現を用いれば、「新し をこそ問うた現象学の内部で原事実的なものが問題化して さにここでは、事実を素朴に受けとるのではなくその前 としての超越論的主観主義の挫折」と表現しているが、 史的なアプリオリズムとしての、また近代合理主義の完 いような、 へとさらに問いを遡らせ、 ルな問題系は、このような世界の歴史的地平の形成条件 フッサー 主観性にまとわりつくいっさいの不純物 超越論的主観性の基底にある原事実的な岩盤を このような事態をラントグレ ルが超越論的自我による構成の所産とみな もはや構成の所産とは レーベは (ある (他の 生 成

つて指

摘したように、超越論的なものないしはアプリオリなもの

こうして、メルロ=ポンティやラントグレーベがか

ら組こまれていることが明らかになるからである。

意識の原初的な自己構成の構造の内部にそもそもは主観との交通)、共同性(主観の歴史的被拘束性)な

行的に関係づけられ」(zurückbezogen auf~)ねばならなり)が「主観的-相対的」な生活世界的-アプリオリに「遡ものの歴史性が問題となってくる。客観的-普遍的に妥当しものの歴史性が問題となってくる。客観的-普遍的に妥当しを経験的なものとの区別、本質的なものと事実的なものと経験的なものとの区別、本質的なものと事実的なものと

への退却を意味するのだろうか。もちろんそうではない。の(Lebenswelten)であるかぎりで、歴史主義=相対主義が歴史的に生成してきた世界地平としていつも複数的なも

くなる。

生活世界という地盤への還帰、それはしかし、

生活世界

して残るからである。超越論的なものが同時に事実的な地所への問いが、依然として、遡行的に問われるべきものと地盤の複数性(他の地盤の存在)について語りうるその場真理の「事実的」な地盤について、そしてまたそのような

も立ち続けることが求められているのであって、

対象的な

オリとして機能するという、こうした問題次元にどこまで

事実性の次元に移行することが求められているのではな

盤に根づいているという、

あるいは歴史的なものがアプリ

くつかの重要な概念のうちにも見いだすことができるとおい。このような両義的事態は、フッサールが用いているい

もわれる。

つ既念である。この既念は、アプリオリの歴史生と歴史の源』における〈歴史的アプリオリ〉(das historische Apriori)うな問題性がもっとも明確に読みとれるのは、『幾何学の起化してくる局面にとくに注目するならば、たとえばそのよ相対主義が現象学的反省のいわば内部からいま一度問題

の構造的アプリオリ(「普遍的な歴史的アプリオリの基底」がでいる。言いかえればそれは、「歴史的に生成してきた世いている。言いかえればそれは、「歴史的に生成してきた世いている。言いかえればそれは、「歴史的に生成してきた世アプリオリとのあいだを(後者に重心を傾けつつ)揺れ動アプリオリのの概念である。この概念は、アプリオリの歴史性と歴史のの概念である。この概念は、アプリオリの歴史性と歴史の

確実性をもたないからだとされる。ところで、ある存在がが、それは、その存在が偶然的なものであり、必当然的なすとしての世界がよく「事実的」なものとして規定される言える。フッサールでは、たとえば個物、あるいはその総言なる。フッサールでは、たとえば個物、あるいはその総言をも、フッサールでは、たとえば個物、あるいはその総言をは、「事実性」(Tatsächlichkeit〔Faktizität〕)という、す

としての理性の「内的歴史」)との二義性を含んでいる。

Andern)に関係づけられるべきであって、そうすると、間の移行性を現在の自己変様化として捉える彼の時間にといって、その意味ではこの「他-性」はあくまで捉えられるだけで、その意味ではこの「他-性」はあくまで捉えられるだけで、その意味ではこの「他-性」はあくまで捉えられるだけで、その意味ではこの「他-性」はあくまでといれるだけで、その意味ではこの「他-性」はあくまでしてなられるだけで、その意味ではこの「他-性」はあくまでといい。

根源的他-性)について語ることのできる場所への反省がさになるのであるが、そのような他なるもの(還元不可能な他の真理条件(他の生活世界、他の歴史性)が同時に問題が、そして相対主義が問題となるところでは、他の真理、ろう。そして相対主義が問題となるところでは、他の真理、ろう。そして相対主義が問題となるところでは、他の真理、のう。そして相対主義が問題となるところでは、他の真理、の真理条件(他の生活世界、他の歴史性)が同時に問題を認めているのであるが、そのような他なるものに対応して、Ander・原事実的なものとして見いだされるのに対応して、格成されえない主観性論において他者の存在が最終的に、構成されえない主観性論において他者の存在が最終的に、構成されえない

なるのかを検討することが、われわれの次の課題となる。現象学の基本的な問題構制にどのような修正を迫ることにでもある。したがって、現象学にとって相対主義の問題がている諸々の基礎的な概念にことごとく関わってくるものるわけである。しかもその問題は、現象学をかたちづくっるわけである。しかもその問題は、現象学をかたちづくっないる強々の基礎的な概念にことごとく関わってくるものないのがを検討することが、われわれの次の課題となる。現象学の基本的な問題は、現象学におい以上見てきたように、相対主義の問題は、現象学におい以上見てきたように、相対主義の問題は、現象学におい

ことである。

ところがこうした Anderssein の問題は、『経験と判断』

らに要求されるであろう。

そのことを通じて、相対主義

が現象学の内部から問題化してくるときのその角度が見え

ちで見ておきたいとおもう。

題そのものが孕んでいるいくつかの問題性を一般的なかた

そしてそのために、少し迂路をとって、

相対主義という問

組

(解釈図式と言ってもよいし、概念枠組、生活形式、

# 2 一般的問題としての〈相対主義〉

パーは次のように述べている。「枠組という神話」と題された論文のなかで、K・ポッ

互理解は不可能であるとする教説である。は、非合理主義的な教説が当然のものとみなされているは、非合理主義的な教説が当然のものとみなされているは、非合理主義的な教説が当然のものとみなされているは、非合理主義的な教説が当然のものとみなされている現代の知的生活のもっとも穏やかならぬ特徴のひとつ現代の知的生活のもっとも穏やかならぬ特徴のひとつ

的であるということではなく、真理はむしろ一定の知的枠一点は、真理が個人によって、あるいは社会によって相対それ自体が非合理的なものであるということであり、もうは、二つのポイントがある。ひとつは、相対主義の主張はポッパーに代表されるような相対主義の批判的規定に

ているということである。に相対的であるという主張が、現代の相対主義を特徴づけ考体系、パラダイム、認識関心といった言い方もなされる)

主義、 と考えられる。 の対立について次のように述べている。 する視点そのものが不合理であるとみなすのである。 も通用するような絶対的・普遍的・唯一的な妥当性をもた 義をただちに懐疑主義と同一視してしまうような真理につ 否定に結びつくものではない。相対主義はむしろ、相対主 が「相対主義」の主張であるならば)は、ただちに真理の る。 を犯すことによってしか自己主張を行いえないと批判され 張そのものが、その主張に従えば相対的な妥当性しかもた ねばならぬという真理論の前提そのものに異を唱えている いての考え方、つまり、真理はいつ、どこでも、だれにで ないことになるはずだというふうに、相対主義は自己矛盾 ているということである。 直結するというふうに見られる。また、真理の相対性 ところで、メイランドとクローズは相対主義と懐疑主義 まず第一の点から見ていくと、「相対主義」はよく、 けれども、真理は複数的であるという主張(もしそれ ニヒリズム、認識論的ないしは道徳的アナー 言いかえれば、 相対主義が不合理であると + の主 主観

を捜し求める無益な旅の途中にある探検家が、 主義者は懐疑主義を見る。それはあたかも、架空の宝物 理が不可能であるという理由から、 ほんものの宝物(架空の宝物よりはおそらく劣るであろ 不可能なある目標を設定したうえで、これとは別種の真 また現にもっている真理をけなすものとして、相対 われわれがもちうる 道すがら

批判する)真理についての絶対主義者の見解と実は同じも ここで懐疑主義者の見解とされているものは、(相対主義を

わけである。 ポ

ッパーの議論の問題性はむしろ別のところにある。

合理なものと考えるのである。 するようなものである。 うが)に出会いながらも、それを脇へ放り投げるか無視

相対主義はこのような態度を不

るような真理観そのものに異を唱えているはずである。つ 考えている相対主義は、 にそのままつながる。 主義的な主張は、真理は存在しないという懐疑主義の主張 主義の立場からすれば、複数の真理が存在するという相対 デーを絶対主義と共有しているわけである。ところが絶対 理は普遍的・唯一的な妥当性をもたねばならぬというイ のである。つまり、真理は存在しないという考え方は、真 とすれば、 相対主義を懐疑主義へと直結させ メイランドとクローズが

> ば、 する教説である、 対主義とは真理が一定の知的枠組に相対的なものであると の複数性が問題となっているのである。その意味では、 性(いわゆる Polytheismus)ではなくて、むしろ真理条件 をさしていると考えられる。つまりそこでは、 なくて、真理はつねに何かと相対的に真であるという事態 念的なずれを指摘することにあるはずだろう。 はまる)、真理の相対性と真理の複数性とのあいだのある概 あれば、ふたたび自己言及的論法を用いる絶対主義の罠に が存在すると主張することではなくて(そう主張するので 彼らのいう真理の相対性とは、真理相互の相対性 と定義するポッパーの考えは正確だった 真理の複 言いかえれ

まり彼らが問題にしている相対主義の要諦は、

複数の真理

ということである。この後者の主張をスペルベルは、「異な ただちに、「異なる文化、異なる世代、異なる時代のあいだ まり、真理は一定の知的枠組に相対的であるという主張は、 の相互理解は不可能である」という主張にはつながらな

different cultures live in different worlds)という命題の かたちで(ただしあくまで批判的に)定式化している。

る文化に属するひとびとは異なる世界に住む」(People of

理論的立場として成り立つのかどうか)、それが問題なので 在しうるのかどうか る相対主義の第二の批判的規定そのものが実際にひとつの かしそのような命題で示されているような事態が現実に存 (遡って言いかえれば、 ポッパーによ

ある。

運転できるように、あるいはまた心理学者がかならずしも 斉一的な体系的空間を形成しているわけでもない。 こには特定の基底づけの構造はあっても究極的な基礎と 層位構造として明らかにされうるものではないし、またそ 会に確認したように、それはけっして一義的な基礎づけの 自動車の工学的構造を知らなくても自動車を十分にうまく いったものは認められない。さらにまた、それは何らかの な閉じたもの、 ここで言う一定の知的枠組は、それとして確定できるよう という命題をとりあえず認めておくことにする。ところが、 定の歴史的-社会的な知的枠組に相対的である、 自己完結的なものではない。すでに他の機 実際、

はけっして閉じた関係なのではない。 からである。だから、「~に相対的である」というときの「に\_ てまた、ひとつの閉じた自己完結的な系をなすことはない

われわれがそれに依拠してのみ「成熟した個人」

として

そこへと遡源するような究極的な基礎をもたず、

いったものはそもそも存在しえない。

知の布置はすべてが

したがっ

もの、それをエートス(「住みなれた場所」という意味での な ともに自己が内属している世界を一定度整序された固定的 の自己の行為を構造化しうるところのもの、そしてそれ 《実践の場》として編制することが可能となるところの

schichitliche Apriori---のうちに織りこまれてい 言ってよい。われわれ自身による反省に先だってすでにそ

根底において、一定の歴史的社会のエートス―

生活世界)と呼ぶならば、たしかに、われわれはその生の

の機能を発効させており、したがっていつも先行的に妥当

く学問の分類システムといった世界の現出枠、 リー的構造分節、実在領域の境界設定、さらにそれに基づ している諸々の匿名的な意味場 たとえば事象のカテゴ あるい

れわれの知は、

他者の十分によき理解者であるとはかぎらないように、わ

身体的な実践知や素朴な前反省的な生活知

から方法的に統御された科学知にいたるまで、

多岐的に構

重層的にかさなりあったり、

造化されている。そして、それらは分散したまま、ときに 交差したり、並行したりもし 芸術、 常識 制度、 礼儀、 習慣的な行為様式とその

関係を総体として見透しうるような唯一的な視点などと

しかし、こうしたたがいに異質な諸々の知の

ている。

理 こむ」と言っても、それをあたかもある閉じた空間 諸 しているような相対主義の主張がそもそもありえない主張 わ い。そのような閉域はどこにもない。 反-相対主義者が想定 に外部から入りこむことであるかのように考えてはならな れわれの生は始まるからである。しかし、ここで「住み 々の暗黙の枠 解などのうちに澱のごとく淀み沈んでいる世界解釈 組 ―、こうしたものに住みこむことから のなか の

う。まず第一に、われわれは自分自身の「概念枠組」(ない るときに次の二点が当然のこととして前提されているとい ッキンタイアは、反-相対主義者が相対主義者を攻撃す

しは「世界観」)に住みこむ(inhabit) のであるということ、

なのである。

がないということである。もしこのような前提に立てば、 そこから、異文化間の相互理解や交通は不可能であると を理解するには自分たちのそれへの「翻訳」によるしか手 第二に、自分たち以外のひとびとが抱いている概念や信念 いったいわゆる共約不可能性の主張や、文化を横断する批

なるからである。

性を消去された)

身の知的枠組とそれへと「翻訳」された(したがって異他

別の知的枠組との関係にすぎないことに

態の背後にひとつの「認知的普遍」(cognitive universals) 層に、ひとつの不変項を捜しだそうとする。多様な現象形 枠組の背後に、あるいはそれを表層の事態と考えてその深

ヴェルに仮構された単なる論理的構築物(これもわれわれはわれわれの身体的な経験の地平を超越する理念的なレ 性と共約不可能性とを回収しようというわけだ。しかし、 歴史的アプリオリの複数性を主張する側から言えば、これ 経験を説明しようとするひとりよがりなゲームにすぎな の知的枠組のなかに位置する)を根拠として、われわれ を発見し、その変異項あるいはそれからの偏差として多様 い。つまり、反-相対主義こそ独我論的だということになる。 反-相対主義者はこれに対して、一見相違する複数 相対主義をめぐるこうした議論の循環から脱けでるため の 知

たいする誤認のパロディーとしてのみ成立する」としたら 浜本満は、「架橋不可能な異文化という概念は言語の特性に ないという、あの前提をこそ問題としなければならない。

いる、他のそれについては「翻訳」を通じてしか理解でき には、われわれは一定の知的枠組のなかに「住みこんで」

ひとつの

のは当然のことである。そして相対主義は、皮肉なことに、 判の可能性を否定するニヒリスティックな視点が帰結する

独我論的な問題設定へと転落してしまう。

なぜな

自分自

彼らの主張する歴史的アプリオリの複数性は、

うな絶対的な<br />
基準、 しているように、「ズレ」がそれとの関係で測定できるよ 定しようとする努力がつねに困難に陥るという事実が示 法」だとか「文字どおりの意味」だとかを仮定したり確 ているということは言えるとしても、 団内での言語使用の総体が比較的安定した体系を志向し めるのだということを明瞭にものがたっている。この「ズ そも我々が言語を本来「ズレ」たものとして習得しはじ 葉を用いて語ることを学び始めるという事実自体、そも い。子供が大人の成熟した概念を習得する以前にその言 な言語使用の過程もけっしてそれと無縁なわけではな るが、なにも詩人をもちだすまでもなく、我々の日常的 事実である。詩人の活動がこれを最も端的に例証してい れる体系である、という言語に関するきわめて基本的な にそうした「ズレ」を生みだすことによって特徴付けら が自らのうちに自分自身との「ズレ」を含み、また不断 な応酬……がともすればなおざりにしているのは、 相対主義者と反-相対主義者のあいだで戦わされる不毛 レ」はつねに相対的なものである。つまり、確かに一集 不動の中心はアプリオリには存在し 言葉の「本来の用

ことを許す人間言語のそうした特質のおかげなのだ。「ズレ」を産出し、言語使用者にそれを存分に駆使する「普遍」について語ることができるのも、自らのうちにもそも可能なのも、そしてブロックのような人類学者がないのである。異文化理解や、他者理解、詩の理解がそないのである。異文化理解や、他者理解、詩の理解がそ

分で磨いたレンズを通して見る」しかないのであるが、そ の経験を、いやそれどころか自分たち自身の経験をも、 かであろう。 とはそのまま経験の変換にほかならないことがいまや明ら み可能であるというこの考えに立てば、そして浜本のいう み原文となりうる」。原文は翻訳のプロセスのなかではじめ ことは、まさしくひとつの経験を翻訳することであるが、 迫られていると言ってよい。メルロ=ポンティは晩年の講義 理的現前としてとらえる考え方ときっぱり手を切ることを れは同時に「〔理解の〕 地平の再措定とパー て原文となる、 しかしこの経験は、それが惹き起こす言語行為によっての のなかで、次のように述べている――「語ることないし書く 「言語」を「理解」一 ここでわれわれは、言語をそれが表現しているも われわれはたしかに異文化に属するひとたち 経験の構造化は経験の翻訳=変換としての 般へと置き換えれば、経験の「理解 スペクティヴの のの代

るいは経験の転位であれば、翻訳としての理解がつね 理解が(その定型の再生産をもふくめて)経験の 非中心化」(ギアツ)としてのみ可能である。 そして経 加 工 に立 験 あ の

ち還らなければならない不動の参照軸といったものは われの経験の内部には存在しえないことになるだろう。 実際、浜本が言うように、「確かにどのような言語もそれ

によって語りうる現実しか語りえないとはいえ、唯一の現

ンセンスなのだ」から、異文化における異なった現実理解「異なった現実理解に別個の認識体系を想定することもナ 実をしか語りえないような言語もまた存在しない」以上、

の異なった連関態に接触したときに重要なことは、

それを

自らの理解の枠組のなかに翻訳することではなくて(その 翻訳不可能なものの存在がわれわれの現実理解のどのよう ような事態そのものがひとつの抽象の産物である)、むしろ

のように述べている。 ことであろう。ベンヤミ な変換、どのような組み換えを促し、動機づけるかを見る ンは「翻訳者の使命」のなかで次

そして、その森林に踏み込むことなしに、翻訳の言語の か にあるのではなくて、その外にあってこれと対峙する、 翻訳は、 創作のようにいわば国語の森林そのもののな

谺が外国語で書かれた作品の反響を発しうるあの唯

0

なくて、 て他の理解の枠組 だから、 場所に原作を呼び込む。 経験が既定の構造的布置からはみだし、別の可能 われわれの理解の枠組という架空の場所に立 に対面的に向きあうことが問題なのでは

n

について語っている――が問題なのである。翻訳不可能なポンティは「側面的な普遍」(um universel latéral) の経験 ような運動と側面的に交叉しあうような場所 的布置へと転位していくその変換と移行の運動が他のそ ー(メルロ

がすでにある特定の視角を標準的なものとして前反省的に が問題なのである。そのときわれわれは、たとえば、自ら する非主題的意味の地平のなかへ置きもどす」こと、 採用しているがゆえにいわば欄外として脇に押しやり、 それ

界を押しひろげ、主題的意味のせまい地帯を、それを包含

自らを露しながら、「われわれにとって意味をもつものの限

ものの乗り越えがたい異他性を縮減することなく、

造には複数のかたちがありうることに気づかされるであろ に構成されているのであって、 の可視性を奪ってしまっているものに気づかされるであろ また、自明のもの、ノーマルなものはそれ自体が規範的 しかもそうした規範性の構

5°

それ

ħ は、 ことである。反-相対主義者が想定しているような相対主義 れを、 遍化〉 てそれを思いがけない仕方で変容させていく、そのような すれば、それは、 義に対する反-相対主義者の非難に論及する意味があると 論であるしかないのであって、それにもかかわらず相対主 遍主義者の)仮想敵であるか、それとも単なる粗忽な独断 性を越えるものをも、 全開にすること、そうして「われわれの理性を拡大し、そ られているのはむしろ、経験のこうした動性のスイッチを してはならない。 た」規範性でもって包囲してはならない。われわれに求め な基礎づけ〉が可能であるとか、 たたび普遍的な の経験に突如ある未知のサイクルを切りひらき、 われわれはここでこうした経験のさまざまな胎動を、 われわれの注意を向かわせるからである。そして、不 現実にはどこにも存在しない(絶対主義者あるいは普 われわれ自身や他者のうちにあって理性に先行し理 が可能であるとかいった、 さらには歴史的なアプリオリの変換プロセス一般 《理性》機能の一覧表の上に配置しようと 他なるものとの遭遇という偶然がわれわ 理性的〔合理的〕ということを、 理解しうるようなものたらしめる」 一義的な規準による 別の「上部から張りだし 〈究極的 そうし 今普 Š

が現象学にその変更を迫ってくる問題構制の再検討に取りた視点を携えて、現象学に内在的な問題としての相対主義といるのような反省からえられた、それによってかえって他の文化とも通じあえるような、に、それによってかえって他の文化とも通じあえるような、ティは「自分自身の文化のうちに取りこまれていないためティは「生の世界」(Lebenswelt)と呼び、メルロ=ポンサールは「生の世界」(Lebenswelt)と呼び、メルロ=ポンサールは「生の世界」の関係を表

#### 注

組むことが、

われわれの次の課題となる。

2 (1) 以下、 9 は いうことだけでは、すでに満たされているとはけっして言えな Philosophie als strenge Wissenschaft, Logos I, 1911 を表す。 ような要求を、 の要求、すなわち、その学問がたんに事実上存在していると 同一でない。言いかえれば、学問はその事実性を超えたひと !の事実性としての学問と、真実にして真正な意味での学問と ビア数字がページ数を表す。 場合括弧内の数字は、ローマ数字が Husserliana の巻数を、 『デカルト的省祭』第四節では次のように言われている。「文 フッサールからの引用は本文中に略号で記入する。 自らのうちに宿している。」(I 50) PSW は Edmund Husserl

フ

断に自己を乗り越えていく経験のこのような動性を、

- 3 波書店、一九八一年)三―四を参照いただきたい。 拙稿「コミュニケーションと規範」(『思想』第六八四号、
- loh 1963, S. 204. Ludwig Landgrebe, Der Weg der Phänomenologie, Güters-
- (5) ラントグレーベはこの点に関連して次のように指摘してい る。「超越論的主観性の現存在は……自己のうちに閉鎖した世界 の統轄の内在性を打ち破る。」(cf. L. Landgrebe, ibid., S. 204)
- 6 Landgrebe, op. cit., S. 205f. cf. Maurice Merleau-ponty, Signes, Paris 1960, p. 134;L.
- Freeman), Illinois 1976, p. 25. Abdication of Philosophy and the Public Good (ed. by E. Karl Popper, "The Myth of the Framework", in:The
- (∞) Jack W. Mailand and Michael Krausz (eds.), *Relativism* Cognitive and Moral, London 1982, p. 3.
- bridge Massachusetts 1982. Hollis and S. Lukes (eds.), Rationality and Relativism, Camcf. Dan Sperber, "Apparently Irrational Beliefs", in:M.
- (日) Alasdair C. MacIntyre, "Relativism, Power and Philoso 10 想史の意義と方法』、以文社、一九八二年)を参照いただきたい。 拙稿「科学・イデオロギー・エートス」(日本倫理学会編『思
- Massachusetts London 1987, p. 404. After Philosophy—End or Transformation, Cambridge phy", in:K. Baynes, J. Bohman and Th. McCarthy (eds.)
- (1) こうした傾向は、「人間」というものについての、文化のコン

- <u>13</u> ると、ギアツは指摘している。cf. Clifford Geertz, "Anti Anti-性」に根拠を求める合理主義という、二つのヴァージョンがあ には、「人間性」〔人間的自然〕に根拠を求める自然主義と「理 テクストに依存しない諸々の概念へと向からものであり、そこ relativism", in: American Anthropologist, Vol. 86, No. 2, 1984 一九八五年)、一一二頁以下。 浜本満「文化相対主義の代価」(『理想』第六二七号、理想社、
- 14 自然』(みすず書房、一九七九年)、二八頁) 1952-1960, Paris 1968, p. 41 〔滝浦静雄・木田元訳『言語と M. Merleau-Ponty, Résumés de cours, Collège de France
- 15 cf. C. Geertz, op. cit., p. 257f.
- <u>16</u> 浜本満、前掲論文、一一二頁参照
- 17 Bd. 10, Frankfurt a. M. 1980, S. 16. 〔円子修平訳「翻訳者の使 命」(『ベンヤミン著作集』6、晶文社、一九七五年)、二七二頁) Walter Benjamin, Gesammelte Schriften (Werkausgabe)
- (18) cf. M. Merleau-Ponty, Signes, p. 150. 〔竹内芳郎監訳『シー ニュ』Ⅰ(みすず書房、一九六九年)、一九三頁参照
- 19 Paris 1945, p. 318. 〔竹内芳郎・小木貞孝訳『知覚の現象学』2 cf. M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, (みすず書房、一九七四年)、一〇五頁〕
- *ibid.*, p. 151. 〔同書、一九四頁〕

M. Merleau-Ponty, Signes, p. 154. [邦訳Ⅰ、一九七頁]

 $\widehat{20}$ 

(わしだ きよかず・関西大学)

# 生きられた現実、あるいは夜

## 古東哲明

だから。 ―バスカル『バンセ』553―かったならば、そんなふうに私を探し求めたりはしないはず気を落とさないように。もしおまえが既に私を見出していな

# Ⅰ 現にある/現にない

ですらあろう。だがそれは同時に、我を忘れ、現(Da)をている(anwesend-sein, dabei-sein)、人間の唯一の在り方である。可能な限り間近にものごとが来襲し、その成り行である。可能な限り間近にものごとが来襲し、その成り行無我夢中という。なにかに専念し没頭する人の在りよう

(Nicht-Da-sein = absence)に終始する。まるで背後に落すfeence) 筈なのに同時に、逃げ去り隠れ空けたままれていること(世界)も、ともに顕現的視野から脱け落ちれていること(世界)も、ともに顕現的視野から脱け落ちれていること(世界)も、ともに顕現的視野から脱け落ちれていること(世界)も、ともに顕現的視野から脱け落ちれていること(実存=自己存在)を占領し、生きて験らちれていること(実存=自己存在)を、それと一つに生きような間近さで現に生きられその渦中にある(Da-sein = ような間近さで現に生きられその渦中にある(Da-sein = なり、暗黙裡の知のまま放心(Abwesenheit)される。迫るような間近さで現に生きられその渦中にある(Da-sein = なり、暗黙裡の知る。まるで背後に落生されていること(実存=自己存在)も、それと一つに生きない。

ちる影のように。

さまざまな生の遂行形態があろうが、事情は基本的に変

して全体的な意義の脈絡連関態〕も、ともにその間近さゆと一つに開ける解読世界〔解読現場に披かれる、複綜的に ば、暗黙裡であることによって稼働できていたその全体生 すでにそうだろう。読んでいる自分の存在(生)も、 現-にないとの同時」という(29/30-94 ff)。 生/生の無(61===+・--+---ことを代償にしてはじめて、生/世界は生き生きと起動で 積極的前提をなすというべきだろう。つまり、見失われる 暗黙裡に了解されてはいる。しかし、その顕在化を求めれ えに、それとして露顕せぬ隠伏状態でしか現れてはいまい。 わるまい。飲み食いから革命活動に到るまで、なべて生き 在忘却(31-40)、現前シテイルコト/不在デアルコト(WD に居ない(同上 5、EH. 92 f)、近さ/遠さ、存在了解/存 、レントートーートードこのことをハイデッガーは「現ーにあるとる夜のように。このことをハイデッガーは「現ーにあると きるのである。生起(現出-了解)と脱去(隠蔽-忘却)と 起は途絶し霧散し、粗い形骸的断想だけが後に残る。とす 切断不可能な同時錯合現象。その現出が同時に闇であ 実存する/眠っている(29/19-34)、家郷に居る/家郷 生/世界の脱去-隠蔽こそ、生/世界の生起-了解の 実存/頽落、真理の内にいる/真理の内にいな (15-374, 361 ff)、Ereignis/Enteignis等: 拙文を読んでいる今この時この場が それ

143)、存在/無

のはそのことである。

表面の生と、潜伏的な奥行きの生との間の相補拮抗関係」) 周知の彼特有の相即語群はすべてこの奇妙なパラド 影を踏もうとするような、トリッキーな錯乱に満ちている。 界)に覚醒し、その取 り 戻 しを目指すこと。 象に譬えて、生世界に纏わる同種のパラドクス(「顕現的な 隠れ続けることがその唯一の〈現出様式〉をなす奥行き現 的な〈現れ方〉を指示する。フッサールも、 の、発展と充実を宿した変奏曲である。いづれも、通常-異 開する方途はあるのか。それとも現実は「明けることのな 詳しくはどういうことであろうか。〈夜〉なる現実生起を露 だと想われる。むろん恐ろしい問題である。右足で右足の れまでも現在もこれからも、 な機能現在〉乃至〈原受動性〉の問題である。 り、絶対的に匿名なままに留まらざるをえない〈先反省的 を示唆している。措定的反省(対象化的作用志向性) い夜」(J・バタイユ)なのか。以下、問い確かめてみたい この〈現にある/現にない〉としての現実生起(生 貴-賤を問わず誰しもの、現実生起 (生/世界)の根本 現象学に課せられた根本課題 表面の背後に それが、 . ッ ク 一世

## Ⅱ 生きられた現実

ger, Gelassenheit, S. 71―夜は、星々〔の遠き離れ〕を縫い寄せる縫女 Näherin...縫い目夜は、星々〔の遠き離れ〕を縫い寄せる縫女 Näherin...縫い目

とした視界のようなものを開いてくるだろう。 とともに、相互の差異性も同一性も充分に確立しあえない できるであろう内外の膨大な事物事象が、その山行現場で 事後的に反省すれば、 樹間に立ち篭める匂い、 で充溢しわれわれの内深くまで浸潤する、 ような融合状態で、縺れ合い照り返し合いながら、ある漢 はただバラバラにではなく、 肉運動の円滑な流れ、 くるのを感じるだろう。落ち葉の堆積した道、鮮やかな緑、 な事物事象が一挙に殺到し、歩み行く私を起点に凝集して たとえば渓谷添いに新緑の山に分け入るとしよう。 あるいは、 暗黙裡に去来する先行的諸判断、等々。れ、山頂を極めようとする内なる動機や おそらくそのように分離抽出し記述 渓流のざわめき、小鳥の羽音。 登り行く歩みの刻一刻の進行 雰囲気的な場の 豊饒な意味 様々

を越えた辺り一面に、不可視の舞踏空間を開いてくるのを物事象が合い寄りもつれあいながら、舞台と客席との垣根その舞の生起とともに、その鑑賞現場に登場する様々な事あるいは舞踏を鑑賞するとしよう。踊り手が舞台に舞う。一喧騒と機械に囲まれた工場労働の現場でも構わない〕。(realité vécu)」ということは許されるであろう〔事例A

配置、 解釈。 生が生きて披く現実とは、 踏空間を構成するそうした陰顕様々な事物事象が、 起ということができよう〔事例B〕。 的な意味相貌を帯び続ける。舞踏を観ている現場に我々の を光源 集結離散を繰り返し見えない場面を切り開きつ、 る。しかも踊り手の一挙手一投足に微細に呼応し、刻一刻 纏まりのある不可視の活働空間(Spielraum)を開いてく を核としそこへ収斂するような仕方で、非-主題的に、 たり顕現的眼差しがそこに釘付けになっている踊りの進展 感じるだろう。大小の舞台装置、 鳴り渡る音楽。 場合によっては、 (現出の地平)にして、それぞれのそのつどの生動 内なる興奮、 裏方達の労苦への追想、 そのような一 照明の光彩、劇場の造形 情動の攪乱、 種の場的開けの生 等々。 かつそれ 暗黙裡 さし あ

現実経験の例である。現実経験は大方この二類型に集約で前者は、実践的現実経験の事例であり、後者は、観照的

開けといってもいい。この漢とした視界のような場の開け

山登るその生の遂行とともに「生きられた現実

の全体を、

る像世界(Weltbild)に還元できる出来事でもない。 mundane Welt)ではないし、主観が眼前に顕在的に表象す 認取される。 起する、 きよう―粗雑な分類であるが―。 のことに間違いなければ、現実とは一般に、 生きられた現実」は、 不可視で統合的な超越論的 たんに恒常的要素事物の寄せ集め(モノ世界 生の遂行と一つになって刻一刻生 とまれ 〈場の開け〉として、 いづれの事例 生の遂行と一 もしこ でも

中空に、網の目状の形態を想い描かれたい。複数の結束「脈絡連関構造」として概観できよう。

つに、「受動的先所与性」として生きられた、

次のような

点と結束点間を結ぶ複数の分岐線とが、

錯綜しあう図象で

ことが確認できる。

蜘蛛の巣・漁網はその最も簡素なモデルだろう。

じた生動的意義・役割〔位置価〕を起動させる。その位置可欠である。どれもが、全体布置に占める各々の位置に応成を目指す。どの点も線〔構成契機〕も網全体の編成に不結束点は分岐線を伝って緊密に連動し、網状構造全体の編

微細なりとも他の契機の変動を招き、終局、網の全体模様網全体の揺動を生来する。どれか一つでも削除されれば、価に特権性はない。どの点・線を揺すっても、他へ波及し、

周知の構造論的思考モデルである。本当は、内的分化をは変容する。

されない。

連関 人間 する諸契機を、 脈絡連関網(局面)を、 ゲーム。一 シュールが、〈体系〉概念を説明する件で採択した、 多様な図象が望ましい。 最大限にし、分岐線の連結方向や方法もできる限り不規 した現実生起が、 と見立てれば、「活働空間」「場の開け」とさしあたり記述 (反目・連帯・伏線・防御など)によってなる稠密な 的生の遂行が絡む錯綜体が相応しい。 指し毎に、 鑑賞現場や山行現場に登場する諸事物事象 透過されよう。 各駒が緊密に連動し、 しかも不可視で、 織り上げる例である。 この基本図式から、 その構成 不可視の意味 たとえば 局面を構成 盤上駒 全般 則

関係の中でし 的な錯合関係全体に依存しており、 的な有り様を失う。その存在は、 は、 在を可能にし露顕させる現出の地平をなす。 態(Zusammenhang, contexture)として、現実は披かれる。 重層的に錯綜し合って造り成す膨大精緻な脈絡連関の複綜 (1)諸構成契機〔事物事象〕すべてが、 (2)この脈絡連関の複綜態が、そこに登場する諸契機の存 地平なす脈絡連関全体から切り離されれば、 その 〈何で有るか〉 他の構成契機との多次元 それらとの緊密な相関 つまり位置価は決定 複雑多様に 当然、 その生動 連動し

他 る が、飛んでいるのではなく啼いているという、確定的 出してみれば、凡庸貧弱な語句に過ぎぬ。鈴虫ではなく蟬 は、 かな意味を受肉してしまうことか。「閑かさや「岩にしみ入 たとえば芭蕉のかの一句の中に塡め込まれた時、 である。 けである。 多岐な経路を辿って回付し合い、総体として、 concrescere (相互に生い育つ)も参照]。現に具体的に生き 不可視の脈絡連関態を織りあげる一連の包括的生起現象だ 対象化する作用的志向性の側生的(lateral)位相に、 られているのは、諸契機が、ものごとを確定的 体的とは語義的に「全体を具備する」の意。konkrete < 成り立つ抽象であり、具体的に生きられた現実ではない〔具 実体論的立場は、 (4)各事物事象が (final)ではあるが陳腐な意義しか語りはしない。 の諸契機との側生的照合関係の中に置かれ、 その個別性の抹消ではない。むしろその可能性の根拠 .の聲」。すべてはこのテクスト全体の中に布置され たとえば文献内に登場する「蟬の聲」。それだけ抽 仏教でいう「事々無礙」論に奇妙に符合する。 最初から〈生きられた現実〉 〈相関的〉で〈全体帰行的〉であること 豊穣な脈絡 刻一刻ある を忘失して (final) 및 なんと曹 しかし、

> ことによって、各契機単独ではその〈内部〉に含みえなか を縮限的に内に宿すという仕方ではじめて、 み出させ、そうして樹立されてくる全体に塡め込まれ全体 た脈絡連関的全体意味を、その諸契機の側生的 宿す〉ことによる。各契機は、相互に住み込み回 連関的意味全体を、 その〈小さな〉部分の中に 刻一刻の唯一 間〉 縮 付しあら 限的 に染 K

回的なそれ足りうる、そういってよい。

素的実体事物の事後的相互関係として〈現実〉を説明する

(3)独立自存する諸事物を第一次的要素と見なし、

その要

成する各項の存在が、同時にそれらが統合構成している全 総体的脈絡連関は存在しない」(SO.87)。全体性を統合構 ら個別的なものは決定され、 効である。「総体的脈絡連関 (5)もはや、全体(現実生起)と部分(事物事象の生起 の何方が優先するかとか、重要であるかとかいう議 かつ、個別的なものなしに (Gesamtzusammenhang)

とか〕のいずれかに収監して割り切ろうとする還元主義 成する一契機にすぎない部分〔たとえば身体性とか を統一するとする全体主義的立場も、全体性を、 造の重なり合いを何処までも堅持すべきである。

自存する

〈超絶的全体〉が先行し、それが先導原理となって各部分

それを構

体に基礎付けられるという、一見背理しあう力動的循環構

無効になるようなところに、現実は生起してしまう。 交錯し、もはや「部分―全体」という実体論的概念区分が

生きられた現実の素描である。

叙述の密度を高

どんなに深く隠れ潜んでいるモノ〔未知の微生物・内奥の 複雑多様なモノ〔精密器械〕も、 潜在的出来事だから、というのでは皮相である。どんなに 動的全体の復元は拒まれている。 めても、内容的には以上の範囲を脱しないと想う。その生 関心や顕在的眼差しを失っていなければならな ことにある。その膨大稠密な複綜態に出会いたければ、 方でしか〈現れる〉ことができないこと(存在)だという は現出するモノ(存在者)とは異なり、〈隠れる〉という仕 れ方としていることにある。つまり、 題はそもそも現実生起が、露顕しないことをその唯一の現 心理〕でも、 が出来るならば、 けても―それが事後的で対象化的表象作用である限り―、 れを直接生きるしか方途はないが、 遭遇が同時にその忘失であるようなことを、どうして (受動的先所与性の領野)を生きるためには、主題化的 示できよう。 将来的な露顕の可能性は拒まれていない。 時間と根気さえあれば露顕可能である。 たとえどんなに鋭利な眼差しを向 もし眼前に見続けること なぜか。複綜性のため、 しかし生の直接的遂行 ある時は隠れある時 V 3 それと そ 問

動性は爆破され、痕跡の余韻だけ漂う追想の波間に脱け受動的先所与性という仕方で発現し熟知されていたその生

生きられた現実のこの根本的脱去性に気付き、去ってしまう。

をも参看しつつ、現実生起の脱去性の詳細に迫ってみたい。いう。ハイデガーである。以下、彼のこの時期の講義草稿れる。この体験、後に名付けて「存在忘却の根本経験」と験が起こったのは、1919-1921 年のいずれの年かと推測さなお、そこへの帰還の道を模索した男がいた。その根本体

### Ⅲ 夜の構図

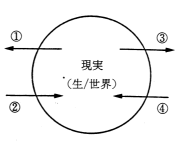
がある。 独特の叙述法ゆえに、 な習癖がなかったとはいえないように想う。 不鮮明な方向への秘教化を図る。 を張り巡らせる悪癖がある。 しなければ本当に理解してもらえないといわんば にもおいそれと口出しできないような概念装置を駆使し、 〈方法的疑心〉に基づいて、微に入り細に入り論述の網目 ۴ イッの思想家には、 簡潔に表現すれば即座に合点がゆくものを、 様々の誤解やあらぬ信奉者達を産み 難解な叙述で相手を煙に巻く傾向 素人はおろか、 ハイデガーにもそのよう 専門的研究者 とまれ、 かりの そう その

その上

世界)に他ならない。それゆえ彼の思索の課題は、次のよ

成することができると思う。 して造り成す〈現実生起(生/世界)〉の議論として、 だしてきた彼の思想は、次にのべる四つの運動契機が錯合 再構

四つの契機とは、



①現実が脱け去る契機 (Abwesen,

②現実が現成する契機(Anwesen, Verborgenheit, Entzug)

③人が現実を抜かす契機(Weg-Nicht-Da-sien, Sein-Unverborgenheit)

Ek-sistenz, 、が現実に居合わせる契機 sverlassenheit) Da-sein, Sein-

sverständnis)

である [図参照]。

ゆえに、同時に脱け去り隠れてしまうということであり①、 眼前に露顕するようなモノではない 遂行と一つに発現し臨現しているが②、 生きられた世界の側に定位して言えば、現実は、人の生の の共働態〔生にして世界〕である現実生起、これを敢えて つまり、生きること(生)と生きられたこと(世界) 無 事物事象のように (存在) である]

> 現実なる場の開けの渦中に曝し出され、迫るような間近さ 生きている人(生)の側に定位していえば、 でそれを了解しているが④、しかしその間近さと無なる生

人は既に常に、

現象として、生きられた現実生起は、 あり③、こうした相互に背反しあう四つの契機の同時交錯 起ゆえに、現実生起を見過ごし見失っているということで 考えられなければな

造とそこへの帰還の方途を問うてきた。この現実生起、 らないということである〔テーゼⅠ〕。 れしも刻一刻つねに既に生きて開いている場の開け(生 ハイデガーは一貫して、そうした現実生起〔存在〕の構

ال چ eigens)辿り着こうとするだけ」(US. 12)のこと〔テーゼ りをえている処に、いま一度ことさらに うな簡素な定式に集約できる。即ち、「われわれがすでに宿 (erst eınma

とか〈生きて験る生動性の位相〉(Bd. 56/57) と名付けら 「宿りをえている処」は、最初期には、原 - 事とか状況

後まで届いているような次 元」(41-246)とも言う。 あるいは存在の真理、間、開けた処と名づけられる。「物とれ、のちに、現、開、け、「先述定的開け」(29/30-494 ff)、 人との間に横たわり、 物の向こうまで届くと同時に人の背

最後期の立場では、存在の在処(15-334、344)とか、トホロシー・テス・サマシス 近きこと」(ID. 26) などとも言われるが、基本的にII 「Ereignis...我々がすでに常に宿りを得ている近さの最も で述

べた〈場の開け〈現実生起〉〉と異なりはしない。 この場の開けとしての現実生起へ、「殊更」辿り着こうと

61-80)を目指すこと、これが、彼の哲学的知の営みであり、 すること、そしてその自覚的所持ないし取 り 戻 し (Bd も既に見えてこよう。なぜ、殊更そこに辿り着かねばなら いうところの〈本 来 性〉という人の有り方であること

ぬのか。③(ひいては①)の契機のためである。つまり、

「われわれが既に居る処に居る [④] のは、われわれが同

時に、そこに居ない〔③〕という仕方においてだからであ 機に可能なかぎり抗し、④の契機を出来るかぎり覚醒させ ようが、いわゆる〈非本来性〉である。とすれば、③の契 る」(US. 199)。この④にして③のまま生きている人の在り

ること〔「現存在に属し、存在者とのどんな交渉現場でも〈生

が、本来性ということになる。つまり、③/④の変様の遂行が、本来性ということになる。つまり、③/④の変様の遂行パカチャン こと」(SZ. 67)。④を「殊更に引き受けるという仕方で、 である。いうところの〈本来性〉も、実存主義的潤色を払っ 開けへ向かって、現存在が自らを開く在りよう」(GL. 59)] 動して〉いる存在了解を、自覚的にかつ表明的に完遂する

> 最も身近に在ることに思いを潜めれば、十分なのである。 こと〉である。つまり、「身近に在ることのもとに留まり、 見逃されている場の開けに、思いを潜めようとするだけの いまここで、われわれの誰にも来襲していることに思いを て見れば、〈誰しも其処を生きておりながら、大抵は脱去し

濳めればいいのである」(GL. 14)。

前している事物事象やその配置に心を労す我々の通常の表 すこと。その意味で、最も暗きこと」〕である①。また、「現 起は、秘密「開けの輝きがそれ自体同時に、自らを蔽い隠 諸々の事物事象との交渉に勤しんでいる④。しかし現実生 に「絶えず差し向けられ」身を曝し、それを地盤として、 f.。大略つぎのように言う。人は、現実生起 (開け) のうち この議論は終生、繰り返される。 たとえば VA. III, S. 76

う」。 たとえ鋭い反省の光を投射しても、 「それ自体摑まえ 見過ごされる。ために、「開けに背を向け、日常の交渉にお 襲直下〔②〕に居合わせているのに、顕現的眼差しからは 構えることなく経験したり充分に思索することはできな 象作用にとっては、余りに近すぎて、この近さの支配を、 いること〔開け〕は、彼らには見知らぬままに留まる」。来 い」。このため、「死すべきものなる人間が、日々出会って いて直接出くわすあれこれの事物事象にだけ、人は向か

られるものではない、純粋な生起であるゆえ、摑まえられ 人は「確実に頑くなに秘密の傍らを通り過ぎてしまう」③。 ない」。こうして、その〈純粋な生起性〉と〈近さ〉ゆえ、 ヘルダーリン論考 [EH] も同じ構図で貫かれている。 故郷

dir schon)、間近にある(nahe ist)のだが〔②—④〕、し この故郷、我々に「既に贈られているが、 成り立つ……領野」(16)であり、「人間と事物事象とがそ とは、「諸事物と、それが織り成す統合的な諸関係性とから 場の開け、ここでは故郷(Heimat)として登場する。 源への近さへの帰還」23である〔テーゼⅡ〕。この「帰郷に を殊更自覚的に「獲得しようとすること」、これが帰郷=「根 ため人はそれを「たいてい見逃し見過ごす」ことになる。 かし自らを背後に留め置き、隠れ閉ざしている〔①〕。この の内で初めて現出する」ような超越論的地盤を意味する。 つまり「自覚的に獲得されてはいない」16〔③〕。この故郷 いる」(14)〔①/②〕。常にすでに人に出会われ(begegnet 同時に黙秘して

索とは「常に遙か遠くへ脱け去りゆく〔①〕始源への、 かな反響〔テーゼⅡ〕…この始源は、なんらかの仕方です 八十才を過ぎたハイデガーも次のように言う。自分の思 より初めて、故郷は根源への近さの領野として惹起されて

更に詳述してみたい。

まる〔③〕。このことが、後から到来することとしての思惟 だがその固有な在りようは、最初から思惟されぬままに留 でに現れ告知しており〔②〕、不断に経験されている〔④〕。 に、独特の遅延を課する」(1-438、全集編集に寄せた指示

書き)と。

更はない。隠れの契機ゆえの苦闘の軌跡が、その思索を貫 点に捉え直されるという転回はあるにしろ、基本構図に変 に考えられていたのが、Da des Seins として存在生起を起 場の開け (Da) が、Dasein の Da として人間存在を基

32)。その経緯を初期講義に遡って跡づけ、テーゼI、IIを 時間』がそこから経験されてきた次元」(9-328)をなし、 ならない根本の「衝撃」となった体験のことである 自覚とは「存在忘却の根本経験」のことである。「『存在と 自覚されてきたのはいつのことであろうか。 「存在忘却の覚醒を目指して」『存在と時間』が書かれねば ところで、こうした〈隠れの契機①③〉が 隠れの契機の ハイデガー

## Ⅳ 夜の目覚め

#### A 前 夜

たいでは、は「原学問」論の三点に纏められる。 素結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に 実結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に 集結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に 集結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に 集結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に 集結させたことはよく知られている。しかし、その詳細に ないの要点は、は「生きて験る生動性の位相」論(b)「脱ー生」 され始めたからである。その最初の講義録(Bd. 56/57. 1919 はいし、その詳細に

教卓は、それ単独で現れるのでない。教卓体験は「教卓に概略次のように分析する(71 ff)。(85)原初の生/世界の位相である。「端的に反省なしに生自然的経験において「直接、第一次的に与えられている」( 1 生きて験る(Er-leben)生動性の位相(90)とは、

卓を見ている現場に登場する諸事物事象との相関関係にお部屋の前方に置かれ、春の日射しを浴びたものとして、教で」(85)成立する。つまり、たとえば私には少々高すぎ、とひとつに現れている統合的な有意義性の脈絡連関の中教卓は、それ単独で現れるのでない。教卓体験は「教卓

「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた「顕現的に把握する思考反省的な回り道なしに、直接わた

〈生ける自己〉たる「わたしの身に惹き起こる(passierenこと」(75)であること、それは没頭的な生の遂行直下に、gänge, Vor-gestellte)の位相とは「まったく質の異なった我が事後的に対象化して表象するような Objekt(Vor-我が事後的に対象化して表象するような Objekt(Vor-報言すべきことは、生きて験る生動性の位相が、意識-自

体を「背景」にして現出している。この脈絡連関的背景は、

しかもそれら事物事象が統合し構成する脈絡連関全

mir, er-eignen mir)」(205,75) 現象であること、 己と周囲世界とが分離未然に錯合し共働して開く原初の 状況自

この位相をハイデガーは、Vor-gangの次元と区別し、 〈生/世界〉の位相であることである。そのような意味で

Ereignis (!) とも名付ける (75, 205 f)。 いこうした Ereignis を看過し、眼前に表象された対象的

認識内容と見立てる立場である。しかし、意義自戈は、犬メス・エアセンメールス(現実〉を、意識自我の眼前に経過する一切の基底におき、〈現実〉を、意識自我の眼前に経過する 世界を、〈現実〉だと見なす態度も可能である。意識自我を 抹消される。「生きて験る生起性格を剝奪され」(76)、「ひ 己と共働し共に鳴り響く〈生きられた現実〉は、必然的に に」(73)獲得された自己の在りようである。生きられた自 況自己としての「固有の自我を背後へ駆逐することの代価

は、「直接、生きて験られたこと」(85)は「損傷し浸食さ との吐息が跡絶えた、人がそこでは生きれないような圏域」 単なる相関者へと縮減される (89)。この脱-生 (Ent-leben れ」、Dinghaftigkeit ヘ転化し、生きられた自己は、Ding の =生から離脱し、その生動性を抜殻して生きること)の典 (112) を、〈現実〉と取り違えているにすぎない。そこで

のでは、〈生きられた現実〉を、その生動性を損壊するこ

通常の理論的学問的態度である。

学問」の構想である。術語の大層さに似合わず、念頭に置 かれているのは基本的に、フッサール現象学の手法である。 となく思索する道はあるのか。そこで提唱されるのが「原

「≫原理中の原理≪、つまり直観の中に本源的に…呈示さ

テーゼを引きながら、現象学的反省によって、「以前には見 に、ひたすら受容すること」、この『イデーンⅠ』の周知の れてくることすべてを、それが与えられている通りのまま

られておらず、反省されることなくただ端的に生きられて いた体験が、≪閃き現れる≫」(100)、そう主張される。 これには直ちに、ナトルプ流の批判が起ころう。どんな

普遍化の手法である。当然、生きられた体験流の「流れを 道である。語義の一般性の下に、個別的事実性を包摂する りない。つまり理論化であり概念化であり、終局、 類の反省であろうと反省である以上、理論的態度には変わ

静止させ」脱-生化する。とすれば、「生きて験られたこと の直接的把握など存在しない」故、それを「学問対象にす

ることは…望みえない」(101)、と。

しかも概念的記述の道だとする〈理論的態度〉から始まる。 (i) ナトルプの批判は、反省はすべて理論的態度であり これに対しハイデガーは次のように反駁する

現象学的反省=概念的記述=一般化的包摂という短絡な等

面的で通谷的。「主は無限こ流れる全本的なものであり、既る」。(:)(言語とは一般化普遍化なり)、この言語観も一実生起を見るという「現象学の基本的要請を見落としてい事柄がまず見られなければなるまい」。記述未然の仕方で現式から出発している。しかし、「記述に先立ち、記述される

febile)を導出する月並みな遣り口である(Vgl. 9-39)。生可能」として、生の表現不可能性(Individuum est inef-念は生を静止させる形式。生を本来的にとらえることは不面的で通俗的。「生は無限に流れる全体的なものであり、概

としての「直観的現象学、つまり哲学的な原学問」である可能である。それが、「説明的学」と区別された「了解的学」限の理論化」=「状況を最大限に保持する」ような言述は

しとする「原理中の原理」への忠実な信徒である。「根源的の方途を捨てていない。原的直観をひたすら受容すればよ

を生からして語らしめる言述の可能性を見ていない。「最小

るという仕方で、体験すること」、「(体験しつつ、体験され験が、自己自身に同行しつつ、自己自身を自分のものにすら仕方での直観」(111 ff)等とも名づけられるが、要点は、「生が、生きて験ることそれ自体と一つになる共感う仕方での直観」(111 ff)等とも名づけられるが、要点は、では原学問の詳細はいかなるものか。ここで「解釈学的では原学問の詳細はいかなるものか。ここで「解釈学的

明るい希望さえ流れる。つまりこの時期まだ、存在忘却の捨てれば、つまり〈見る気があれば〉見えてくる、そんなられた自己 [〈世界]〉と〈見る自己〉との間の跨ぎ越せなられた自己 [〈世界]〉と〈見る自己〉との間の跨ぎ越せなられた自己 [〈世界]〉と〈見る自己〉との間の跨ぎ越せない懸隔は、気付かれていない。現実生起が見えないのは、い懸隔は、気付かれていない。現実生起が見えないのは、い懸隔は、気付かれていない。現実生起が見えないのは、いかでは、

#### ン 朦朧性・無

根本経験は起こっていない。

ていることを体験するという仕方で)体験に同行すること」

ところが61巻(1921/22)。事実的生それ自体に〈隠れの

(117) ともいう。生それ自体を、その生の生起現場で〈生

取戻しとしての哲学⇒反-耽落の思想〕。 パーター・キー・キー・ネー・ 体制の苦しみが滲み出る〔事実的生の化しようとする格闘の苦しみが滲み出る〔事実的生の 契機〉が内塡されていることの洞察 〔朦朧性•無⇒ 耽 落論〕 が表れる。生きられつも隠されていく生/世界を殊更表明

en, letzten, zugleich bedeutsamen Wirklichkeit:≫das 姿勢を撤回すれば、すぐに解除されることでもない。あく ということでも、ましてや、理論的態度をとる人間の側の べきことは、生の朦朧性が、「生の事実性をともに構成する」 目立たなさとも、不透明性、謎性 (148) ともいう。留意す ガーは、「朦朧性(Diesigkeit)」(88)を挙げる。 非表明性、 と見做していい。この事実的生の根本特徴としてハイデ Leben≪)」(61-81) のことである。現実生起(場の開け) で同時に、様々な意味が充溢した現実(einer umfassender と(世界)、その二極分裂未然に生起する「包括的で究極的 (89) という点である。単に、人間が生を〈見失っている〉 事実的生とは、生きること(人間存在)と生きられたこ

> せるのも肯首できる。 この朦朧性を、後の、 カーのノートにより、この生の朦朧性を知ったガダマーが、 顕することを拒んでしか〈現れない〉のである。W・ブレッ で身を隠すように自らを暗がりの中に蔽い、それとして露 〈隠れ①/隠れなさ②〉問題に関連さ

f)。「事実的生の無」とは、「事実的生自体は、それ自身に対 をハイデガーはさらに、「事実的生の無」と捉え返す(148 朦朧性という仕方でのみ現れる生 [/世界] の〈存在性格〉

ktischが、「生」に冠されたことも、その傍証となろう。(エラ らかに存在忘却の根本経験は起こっている。不可逆的な す表現である」と。〈現れ出ない〉という〈現れ方〉でしか て刻一刻生起し、「なお現に有ること noch Dasein」に間違 在」だというのではない。事実的生は文字通り現事実とし して現れ出ないこと Nichtvorkommen」の意味である。「不 ず、また安直な復元や再生も拒む手厳しさ―を含意する fa-回性―いったん現在化すればけして変更も取消しもでき 在性格が、「事実的生の無」という術語に託されている。 周囲世界的生〔生/世界〕が、≫なお現に在る≪在り方を示 いはない。だが、存在者のように眼前に露顕するようには 「現れ出ない」。それゆえ言う。「≫現れ出ないこと≪とは 〈現に有ること〉ができないという、生/世界の根本的存

(現れ

論でも比喩でもない!」(88)。生 [/世界] それ自体が、靄 つねに新たにそこへ陥ることに他ならない。これは空理空 り生の事実性とはまさしく、そうした咎の中に身を置き、 方〉を示す。 「生の朦朧性は、生それ自体に咎がある。 つま まで、生自体に咎(Schuld)がある、生それ自身の

#### C 耽

に関する。ともに顕現的視界から見失われる。『存在の世界に固まるのか? 答の所在は耽落(Ruinanz)という生間分自身から脱け出て、つまり自分自身に抗って、遂行すの根本運動性を言う。〈自己自身から脱け出て生きている/その世界に固着して生きている〉、この同時錯合的な事実的生の根本運動である(130)。 あくまで、「事実的生が、ほかならぬ自分自身の中で、自己自身から脱け出て生きている/その根本運動性である」(131)。結果、生きている自己も生きらの根本運動性である」(131)。結果、生きている自己も生きらの根本運動性である」(131)。結果、生きている自己も生きられている世界も、ともに顕現的視界から見失われる。『存在れている世界も、ともに顕現的視界から見失われる。『存在れている世界も、ともに顕現的視界から見失われる。『存在と時間』の Verfallen に重なり合う議論である。

ゆえの隔たり、封鎖〕に則し、概略つぎのように説明する。緯をハイデガーは、生の三つの基本動向〔傾き、隔てなさではなぜ生は、耽落運動を余儀無くされるのか。その経

## a) 傾き (Neigung)

心」をその発現の始めから内塡し、そこへ偏向することをは、それがそこで展開し実現される筈の世界へ向かう「重を志向し、それへの傾斜と不可分に遂行されるように、生革命家の生が〈革命的世界〉を、百姓の生が〈農耕世界〉

とである。もとより、生きることと別に世界があるのではとである。もとより、生きることと別に世界があるのではと Was gelebt wird」にして、「生が刻一刻それに養われ、支えられている処」(86)の意味である。いわば、魚にとっての水のような〈活働圏〉として、「根源的でありながら、ての水のような〈活働圏〉として、「根源的でありながら、での水のような〈活働圏〉として、「根源的でありながら、での水のような〈活働圏〉として、「根源的でありながら、での水のような〈活働圏〉として、「根源的でありながら、での水のような〈活働圏〉として、「生が刻一刻それに養われ、生の世界」(24-243 f)の意味である。より正確にいえば、生の世界」(24-243 f)の意味である。より正確にいえば、生の世界」(24-243 f)の意味である。より正確にいえば、生の世界」(24-243 f)の意味である。より正確にいえば、生の世界」(24-243 f)の意味である。より正確にいえば、生の世界」(24-2415 f. 他各所)のことである。もとより、生きることと別に世界があるのではとである。もとより、生きることと別に世界があるのでは後に世界を志向する。

体のようなものではない…両者の関与性は、一つの関わり、であり、〈生きること〉と〈世界〉とは、二つの自存する客

れた世界)とは同時錯合現象。「生はそれ自体、世界関連的ない。Lebensvollzug(生の遂行)と gelebt Welt(生きら

〈無世界的〉現象ではなく、常に「世界の内に生きる〔⇨

界との亀裂なき融合状態 [つまり生/世界] にあってはじ世界内存在]」(174) のもこのためである。世界内存在]」(174) のもこのためである。 せいきとる。水が低きに流れるよう、「傾注性が生を関にし自分の側へ連れ去っていること、あるいは「生が世界の中心をとる。水が低きに流れるよう、「傾注性が生を関にし自分の側へ連れ去っていること、あるいは「生が世界のあるで、その中に拘留する」(100)。世界が生を虜にし自分の側へ連れ去っていること、あるいは「生が世界のあるで、をの中に拘留する」(100)。世界が生を虜にし自分の側へ連れ去っていること、あるいは「生が世界のあるで、とない繋留状態としてのみ、生は具現する。けして吐唾放心し散逸している」(101) ことを意味する。けして吐唾放心し散逸している」(101) ことを意味する。けして吐唾放心し散逸している」(101) ことを意味する。けして吐唾ないし、生きられたと、あるいはである。

ることでもあろう。なにかに没頭する在りようほど、そのば、[生/]世界に直撃され、その生成現場に居合わせてい世界へ傾注し身を譲り渡していることは、見方を変えれ

生き生きとした生活も実現できるからである。

隔てなさゆえの隔たり(Abstand)

なにかとの「隔たりを解除し」その機微に通じる道もない

/世界の間近に居合わせ、それとの直接的面前〔Vor=

だろう。

その意味で、

生の傾注性とは、

生が、生きられ

Ab-stand(隔て−なさ)]を果たしていることの、別称でもある〔②─④〕。『存在と時間』の Ent-fernung 論を援用し

るいは「≫真なる世界 [/生] 《の An-sich-sein を、発見し「世界 [/生] の》リアリティー《の最もリアルなもの」あ在の〕本質的傾向」(SZ. 105)であり、これにより我々は、生/世界という「近さへ向かう、〔現存

だが、そのような直接的面前性は、世界への傾注性と表ている」(SZ. 106)のである〔④の契機〕。

のに、その Ab-stand (隔てなさ) の実現がつねに、世界にるような間近さで生/世界を直視できる可能性に有る筈な裏一体である。生は、その生/世界の直下に立ち会い、迫

生自身に内蔵されたジレンマ運動構造〔③—④〕が、Abゆえの Abstandstilgung(隔てなさの帳消し)というこの、性を帳消しにされてしまう〔③〕。隔てなさ(直対面 Vor)傾注し塡まり込むことと同時であるゆえ、結局、その面前

自己自身から立ち去ってしまう」。この「見失いのなかで、その結果、生は、自己自身を見失い、「経験の遂行最中に、に駆逐され、Ab-stand そのものは表明的には、現にない」。結局、生/世界からの懸隔だけが表立つ。「Vor は放心的

stand(隔て無さゆえの隔たり)である。

なくされる〔非-本来性の必然〕。 尺度で、自分自身を捉え損なう」(以上 103)ことを、余儀生は、自分自身を見損なう、つまり、自分自身に相応しい

することではない。「〈生きること〉の最中で…自己の存在 とひとつにおいて且つそれを通じ、その存在を自分に開示 ない生の遂行の直下にである。内的知覚で内的状態を認知 それ自体の根本体制 (Zu-Sein) である。むろん間発を入れ 流し関与しそれを暗黙裡に了解しているという、人間存在 木や石が只存在する(Nur-Sein)のに対し―自らの生へ逆 と深く関わる問題である。存在了解とは、人間存在が―樹 このことは、後の「存在了解」、「自己所持性(Jemeinigkeit)」 視されなければならない」(以上 107) だけのことである。 き生きとした生活〕の中では空席にされるものとして、無 Da にある」こと〔②〕に変わりはない。「配慮の充溢〔生 行く〔①〕 としても、「脱け去っていくその限りで、 まさに い」(103)。傾注性に駆逐され蔽われるという仕方でではあ いることに、変わりはない。「隔て無さは完全に抹消されな とはいえ、隔て無さ〔④〕が、生の生起に内属し続けて 不断に生に同行する[④/③]。生/世界が脱け去って

eignen sein)」(21-229)こと、「自己を持っている(sich selbst zuとなく、自分自身を自分のものとしている(sich selbst zuとなく、自分自身を自分のものとしている(sich selbst zuとなく、自分自身を自分のものとしている(sich self zu)の意味である)。この原初の自知構

selbst haben)」(24-242)こと、つまり Jemeinigkeit [= selbst haben)」(24-242)こと、つまり Jemeinigkeit (= c. 5が尋常であるように、自己存在(実存)の所持〔④〕はころかむしろ〈所持していることを忘れている〉ことのほうが尋常であるように、自己存在(実存)の所持〔④〕はらが尋常であるように、自己存在(実存)の所持〔④〕はらが尋常であるように、自己存在(実存)の所持〔④〕はらが尋常であるように、自己所持性」を前提にして云々であること [非本来性] も、「自己所持性」を前提にして云々でること [非本来性] も、「自己所持性」を前提にして云々できる事柄であることが理解されるべきであろう「「本来性、きる事柄であることが理解されるべきであろう「「本来性、手を表している)と同伴するのがつねである。

Jemeinigkeit によって規定されていることに、基づいてい

している」ような「自己へ逆流する根本経験」(9-29 f)で

いわば原初の自知構造〔因みに、Verstehenとは

Vorstehen。「Vor[面前]に留まり…それと同じ高さを保

界内部で近づかれている存在者の存在の了解とにも出くわ る存在了解は、〔自己了解と〕等根源的に世界の了解と、 同時に世界や諸存在者の存在の了解・所持である。 している」(SZ. 13, Vgl. 16, 146, 365)。自己所持性とは、 世

である。

への通路の自己遮断、こうした生自身の運動構造が〈封鎖〉

#### (c) 封鎖(Abriegelung)

裂なく嵌まり込んで放心する〈無我夢中状態〉にほかなら の結果、「Vorを獲得出来る筈の傾向は喪失される。それと ぬため、「執行されないままに終わる(unterbleiben)」。こ に与えられているのに、生の遂行最中とは、生/世界に亀 のチャンスは、生の遂行の最中、その面前性ゆえに常に既 ない。「Vorを殊更表明的に獲得する」いわゆる〈本来性〉 ともあれ通常、 原初の自知の契機 4 は、 表立ちはし

同時に、Vorの最中に生きられつつあること、Abstand(隔 けられていること[生/世界]は、忘失されてしまう」(106)。 てなき面前性)においてもともと(eigentlich)、生に突き付 「予め露顕していることは再び、閉塞と隠匿状態へ沈み込

ばす、外す、漏らす)という「自己省略(das Elliptischen)」 て」(109)、自分に盲しい(blenden)、自分を auslassen(飛 の中にある」(SZ. 222)。こうして生は、「自己から脱け出 (108)の軌跡を辿る。Vor 獲得の執行停止ゆえの生/世界

む」。「現存在は…真理の中にあるとしても同時に、

非真理

―④]」が常に「ルイナンツ [③] の中で実現される直接性. 的生が、〈無(現れ出ない)〉という仕方でしか 内的構造によって、生みずからが、自己から脱け落ち世界 い理由も証した。「世界 [/生] との出会いの直接性 へ固着する耽落運動であらざるをえない必然をみた。 以上、傾き・隔てなさゆえの隔たり・封鎖という三つ 〈現れ〉な

開示性を通して自己存在の面前にもたらされている限りで することに関与しているからある」(SZ. 179)。 「現存在が 合だけである」(29/30-95 ff)。「現存在が Verfallen できる ④を撤去した③もありえない。「人間が Da を抜かして存在 ことも確認できたと思う。当然、③の契機を剝奪した④も、 我々がそれに直接する [④] ための積極的条件ですらある 生(/世界)が生き生きと起動する [②] ための、そして のみ、現存在は、自己の面前から逃げ去ることができる」 のも、現存在が、了解し情態的な仕方で、世界の中に存在 できるのは、人間の存在が Da に有るという性格をもつ場 であるゆえに(151)、無 [現れ出ないこと①] がむしろ、

失うことができよう。見てもいないものを、どうして見失

(SZ. 184)。そもそも所持してもいないものを、どうして

うことができよう (29/30-5)。

さて、ではいかにしてこの〈遭遇/忘失〉というジレンさて、ではいかにしてこの〈遭遇/忘失〉というジレンでは、「反一耽落の運動」(153, 160)とか「取戻しとしてでは、「反一耽落の運動」(153, 160)とか「取戻しとしてでは、「反一耽落の運動」(153) を目覚めさせ、そこに孕まされている「解明傾向」(152) を目覚めさせ、そこに孕まされている「解明傾向」(152) を目覚めさせ、そこに孕まされている「解明傾向」(152) を目覚めさせ、そこに孕まれていた「存在の人間への関わり〔②一④〕を、完遂するる。「存在の語りかけ〔②〕に応答の言葉を返すこと」(各る。「存在の語りかけ〔②〕に応答の言葉を返すこと」(各る。「存在の語りかけ〔②〕に応答の言葉を返すこと」(各の以間がいる。である。と一世界が関光を放つその現場の機微である。形が、「われわれに来襲する〔②〕ことに思いを潜めること」(WD 159)、「詩作的思索」、「回想」、「放下」等々、様々ながアリエーションで生涯繰り返されるパターンである。形がアリエーションで生活繰り返されるパターンである。形がにはむろんそうであろう。しかし問題はその詳細な口である。生/世界が関光を放つその現場の機微である。

# Ⅴ 明るい夜——不在の現前—

はなく、むしろ産み出し保持するからである。 —M. Heideg去り逝きは、その在りし存在(Gewesensein)を破壊するので愛しすぎるからこそ…亡きものとするのだ。というのもその

時。 もない周囲の事物さえ突如輝く。直接現前的に見えるもの的に想う時も事情は一緒であろう。場合によっては、変哲 襲し、同時に私の存在をも炙り、出す。自分の死を先駆の喪失体験を通路にしてはじめて、迫るような間近さで来 い熟知されながら隠れたままに留まるわが子の存在が、そ性が死の事実を前にして、突如破れる。身近に出会 痛切に実感されるときがある。たとえば、 が同時に〈隠れ〉である現実生起が、それとして閃くのは より遙かに多くを湛えて潜む事実に気づく。 る事柄でもない。これまで縷説した通りである。この忘却 ているわけではない。気付こうと身構えて直ちに見えてく 理屈で微かに理解できていても、その生起を間近に感得し 世界をもともに忘れて生きていることを逆証していよう。 れまでにない間近さで突き付けてくる。 世界を浮き彫りにする。同時に、亡き子の〈存在〉を、こ 言の間隙がいやでも、〈そちら〉ではない〈こちら〉の生〉 この世に生きて有るのだということ(生/世界)が このことは、我々が通常、生きて有ることも生きられた 蒼白の屍が眼前に横たわるこの時、幽明の境という無 最愛の子の死の その〈現れ〉

生きられた現実、あるいは夜

理を告げているように思われる。 懸案である〈現実生起と出会り方途〈「今までとは全く別な **う仕方においてである**[病が健康な生を、 仕方で世界の中に宿りをえる可能性」 GL. 24)〉の機徴と論 と〕。そして、この不在の現前のパラドックスが皮肉にも、 の存在を、かえって炙り出す逆説として、誰しも熟知のこ に生じる現前の不在的様態〔不在の現前〕」(24-442)とい 別離が別れた者

こうした「Vermissen(無いのに気付き哀しむこと)と一つ

具がない時、そのないの通告によって、あるべき場所を定 個々の手元性[位置価]を可能にしていた有意義性の脈絡 れを告げにくる」(S2.74)からである。このとき同時に、 連関としての場の開け全体も露出する。 た現場での生動的在りよう)がことさら表立ち、「いわば別 る〕。道具が破損したり、不在であることでかえって、それ まで暗黙裡に起動していたその Zuhandensein(生きられ 論自体が、道具存在の欠損場面を糸口に展開されている る」(Bd. 24, 439)とハイデガーは言う。そもそも彼の世界 〔Bd. 29/30 では「退屈」という欠如的生活形態を手引とす 積極的なことは、欠損的なことからとりわけ明瞭にな あるべき場所に道

> 疑念もなかったテキスト全体の脈絡連関が浮かび上がるののある箇所が解読不能な時、それまで暗黙裡に起動できて 失うが、しかしかえって、「喪なわれた統一」としてその靴 らがましだというのも、同じロジックである。「引き裂かれ 下そのもの(靴下存在)が迸り溢れ出てくるからである。 て現れでる」。引き裂かれて靴下は、その「生ける統一」を ると、この靴下が、より大きな力で、破れた靴下を貫通 り、「ちゃんとした靴下」よりも「引き裂かれた靴下」のほ と類比的である。全集15巻 こうした不在の現前の前提には、当然あるべき脈絡連関 (287 f)でヘーゲルの命題を捩

状況が生じ、〈いまここ〉にして常に既 在(#過去)なる 存在が剝き出しになる(SZ. 353ff)。 持的現前化の期待を裏切られることで、Vermissen 的破綻 時間契機が織り成すこうした日常的時間性がその予期的 とする(現在的契機)我々の日常の時間性がある。

三つ

期的維持という仕方で諸事物事象との交渉を現在化しよう を予期し(将来的契機)維持し続け(過去的契機)、その予

自体が疑念に曝されるような不安が襲うことがある(Vg1 合わされる。 脈絡連関の綻びは何事もなかったかのように、 日常生活の中では、このような破綻はすぐに補塡 しかし、 たとえば生きて有ること(自己存在) 縫い 97

をみせる場として炙り出されてくるからである。

テキスト

めていた脈絡連関が、

当の道具がその一旦を担えない綻び

たす。一切の期待を裏切る「脈絡を付けれぬもの」として9-110 ff, 29/30-199 ff)。この時、脈絡連関全体が動揺をき 押し迫る。「全存在者とわれわれ自身が、どうでもよさの中 なくされているもの、そして向こうへ過ぎ去るものを、哀 う仕方で〕 与えられる」 (39-94) からである。 「断念を余儀 こと〔→ Gelassenheit〕によって、逆に〔不在の現前とい 169 f. 他各所)。「原初に所持せることを去り逝くに任せる 哀」や「断'念」も同じロジックと思われる(39-94, US 不在を哀しむこと〉の意味でハイデガーがいう「聖なる悲 制的に生み出す手法〔末期の眼〕である。〈真にその喪失や 追い込んで、生/世界をそれとして閃めかす方途、これが る(erstehen)」(9-114)。こうした不安の情態性へ自覚的に 夜のなかで初めて、存在者そのものの原初の開けが蘇生す かせる明るみと成ることも事実である。「不安の無の明るい う破局体験(夜)が、生/世界を全体としてはじめて気付 すべき破局体験の時ではある。しかし、この不安の無とい まりのない一大敵対力となって来襲する。さしあたり嫌悪 物が散乱し、散乱したまま「世界の無」の中に不気味で纏 に沈み込む」(9-111)。意味も理由 [位置価] も失った諸事 〈死への先駆〉である。冒頭に記した死の状況を先駆的-擬

しみつつ堪えることは…それ自体がすでにその受領であ

もすべてそのような構成体ではないのか?

つまり、

(GL.全編)。これらを、仮に〈隠しの方途〉と名付ければ、それへの接近の道となるというのも、同じ構造であろう 通ってしか、〈現にある/現にない〉あるいは〈遭遇/忘失〉 る」(同上)からである。不在なるものを待つことが同時に、 関の複綜態に委ねるような手法「能・枯山水・俳句・パン 予期的時間性の中で進行する日常の惰眠を破り、 この芸術の存在は、〈隠しの方途〉と深く関わるように想う。 け、そこに芸術の本質をみる。不安や悲哀と常に同行する ことを、〈ミメーシス=再認識(Wieder-erkennen)〉と名づ 真なる存在を隠してきた〈既知なること〉を、改めて知る なる生きられた現実の夜は明けないのではないか? ŀ べて側生的空間〔行間・余白・沈黙〕に構成される脈絡連 だけの最低限の記述や形や音響や所作を呈示し、あとはす となるように想う。あるいは、〈不在の現前〉現象が起きる 眠れる②―④を目覚めさせるような作品構成の手法も問題 知的麻痺状態に陥っている日常的解釈機構に亀裂を与え、 れていながら、むしろそれゆえに、通念の手垢に塗れその おそらく、このような〈喪失/蘇生〉という隠しの方途を ところで、たとえばガダマーは、間近に生きられ熟知さ マイム〕も想い合わせられてくる―芸術作品とはそもそ

記せないこと [現実生起] を、直接記せる構成要素 [言句・

葉は武器である」(EH. 58)。脱去する夜を、断片的なりと滲み出させ閃めかす仕掛けではないのか―。とりわけ「言関態という充溢した空隙 [これは直接記せない] として、色・形・音響] が回付し錯合しあうことで産み出す脈絡連

開示力)も展望される。詳細は別稿したい。も、はじめて見えるようにする言葉の本質論(言葉の現実も、はじめて見えるようにする言葉の本質論(言葉の現実

#### 注

うに記す。(1) 一体二重的錯合関係にある甲と乙とを、以下「甲/乙」のよ

(2) ハイデガーの著作の略号は以下の通り。

巻数が文脈から判然としている場合は略す]無印 Gesamtansgabe [巻数と頁を(5-89)のように記す。

SZ Sein und Zeit.

EH Erläuterungen zur Hörderlins Dichtung

ZD Zur Sache des Denkens.

N Nietzsche.

WD Was heißt Denken?

ID Identität und Differenz

US Unterwegs zur Sprache

## GL Gelassenheit

- (3) E. Husserl, *Husserliana*, Bd. VI, S. 120 ff. Vgl.オルテガ
- に測度せんや」(『正法眼蔵』渓聲山色)。 り、誰も不義なり、汝も不期なり、仏眼も顱不見なり、人慮あく) 覚者、道元でさえ言う。「而今(nunc et hic)は吾も不知な
- 唆的である。 生きとした〉と②〈過ぎ去りし〉とをともに含意することは示生きとした〉と②〈過ぎ去りし〉とをともに含意することは示
- (6) 以下、A. Gurwitsch, The field of Consciousness, H. Rombach, Strukturontologie (中岡訳『存在論の根本問題』、以下 SOと略記)、M. Serres, Hermés I、B. Waldenfels, In den Netzen
- (r) E. Husserl, Erfahrung und Urteil, S. 24.

1986』広島大学比較文化講座)など参照

- (8) それぞれの類似あるいは関連表現を列記しておく。
- Untergehen, Vergehen, Entgehen, Ausbleiben, Epoche Abgrunden, Vergessenheit des Seins, Versagen, sich nicht zeigen (SZ. 35).
- (SZ. 29 f).
- ③ In-der-Unwahrheit-sein, weg-gehen, Aufgeben seine Wesen, Das Sichversehen des Menschen, Abfall, Übers pringen、「我々は存在を殆ど捉えることなく存在者との実のである。」

- = 「存在との関わりが暗くなっている」(NII. 207)、
- VA. III-61, Verfallen, Überhören das eigene Selbst (SZ baren (9-196) , Λάνθανομαι (私が私を忘れたままでいる) Wegwenden vom Geheimnis = Zuwenden zum Gang
- 4 denz, Bodenständigkeit、「我々はすでに Gegnet (Da) に In-der-Wahrheit-sein, Ausgesetzheit, Freiheit, Transzen-帰属している」(GL.51)、「存在者の全体の中にそもそも人 271), In-sistenz, Entrückung, Aufenthaltslosigkeit,Irre.
- 間が開けの中に宿りをえていること」(ZD. 78)Inter-esse 間というものが存在している根本的事実」(NI. 402)、「人 (WD. 2)、「存在の開けの場に脱存して立つこと」(NII
- 以下、各運動契機を、①、②、③、④と略記する。 類似の表現は数限り無い。「元々すでに宿りを得ている処へ、
- 20 f. VA. I-60, SZ. 67、等々。 まずは第一に帰還しなければならない。」(US. 90)等の他、ID.
- 10 des Begriffsfeldes>Faktizität<im Frühewerk Heideggers. (以下 DJ. と略記)の詳解論文[特に、T. Kisiel, Das Entstehen 56/5巻、61巻既刊。58~60巻は、Dilthey-Jahrbuch, Bd. 4
- (11) DJ. S. 61.

が参照可能

(12) それが、1919 年以降、Bd. 61 が講述された 1921 年迄の二、 見ても、定かな判定はできない。なお、Ereignisという術語が 三年の間のどこかであることは確かであるが、DJ.の詳解論文を

- とは「Ereignis そのものを経験すること」ではない、「経験する のは、Ereignis の隠れ、脱去、つまり Ereignis が存在ではない 登場するが、たとえば ZD. でいうように、Ereignis を思索する [無である]こと」といった考えは皆無である。
- 13 ギリシャ的に考えると〈生 ζωή〉は生物学的生命でも人間主
- も言う (55-90 f, 101 f)。 体の生存でもなく、〈生起〉〈発現〉〈開花〉の意味と、ハイデガー
- 14 DJ. S. 21 の記述も参看されたし。 H.-G. Gadammer, Gesammelte Werke, Bd. 3, 1987, S. 224 f
- 15 Grundplobleme der Phänomenologie。natürlich に変えて初め なお、faktisch の初出は 1919-20 年の冬講義(Bd. 58 未刊)の を現出していないこと (事実性)] という記載もある (61-148)。 実際「ルイナンツして現存在する最中、事実的生が自己自身
- <u>16</u> てこの形容詞を使ったという(Vgl. DJ. S. 102)。 Weltが「存在の開け」「Da」などと等置されることは多々あ
- る (61-172)° を、「生きられた生世界 die gelebte Lebenswelt」と名づけもす から当然かもしれないが迷う。因みに Situation(Da, 場の開け) る(9-350 等)。 もともと Da =現実生起、生にして世界なのだ
- <u>17</u> Schriften II, S. 22, 210, etc. H.-G, Gadamer, Wahrheit und Methode, 108 ff., Kleine
- ための階梯にすぎぬ。 むろん〈隠しの方途〉は、現実生起の構造分析の段階へ至る ことら

 $\widehat{18}$ 

## 問題の設定

うというのであろうが。あるいは問題をさらに限定して、 関象学はもはや「骨董品」であるという認識のもとに、「他の現 との関係を問題にしようというのであろうか。あるいは、 との関係を問題にしようというのであろうか。あるいは、 との関係を問題にしようという認識のもとに、「他の現 との関係を問題にしようという認識のもとに、 であるという認識のもとに、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるいは、 との関係を問題にしようという認識のもとに、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるいは、 との関係を問題にしようという認識のもとに、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるいは、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるいは、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるいは、 との関係を問題にしようというのであろうか。 あるというとは、 との関係のなかで現象学と現代哲学」について

他の現代哲学の諸潮流とのいくつかの共通概念を考察しよ

---現象学と非現前の思惟-れ た る 自 然

隠

谷

うというのであろうが。こうした方向からの研究も重要で

はあろうが、筆者はそうした方向から現象学を考察しよう

という問題設定における「現代哲学」は、「事象そのもの」という問題設定における「現代哲学」は、「現象学と現代哲学」おそらくは未来の哲学とさえ対話することのできる哲学で現代はもちろんのこと、過去のもろもろの哲学と、そして者の信ずるところでは、現象学は、まさにその点において、者の信ずるところでは、現象学は、まさにその点において、かどうかはさておいて)、その成立時期を規定された哲学史かどうかはさておいて)、その成立時期を規定された哲学史

作の刊行の日付によって(その日付が「現代」に属するのとするものではない。なるほど現象学は、フッサールの著

い。主眼はあくまでも事象である。へといたる通路を拓くかぎりにおいて登場するにすぎな

動詞が結びつけているかぎりでの「私」と「世界」― 論的還元は、この忘却・没頭からの回復をはかる手続きで のとみなしているならば、事態はなんら変わらない。 識していたとしても、それを「世界的なもの」と同列なも を奪われ、それに没頭している。いや、たとえ「私」を認 な信念は、「私が経験する」を忘却して、「世界」のみに目 のなどはない。ありとあらゆるものの総体を「世界」と言 という手続きをつうじた反省である。ありとあらゆるもの れる。現象学の学問的な根本特徴をなしているのは、還元 的性格によって規定されたひとつの根本的な事象が見出さ もつことができる。しかしながら、現象学そのものの学問 ぞれにおいて、もろもろの哲学と複数的・多面的な関係を い換えるならば、世界はつねに「私にとっての世界」であ 事象は複数形である。現象学は、この複数的な事象のそれ るほど、「事象そのものへ!」(Zu den Sachen selbst!) では現象学が問題にする「事象」とは何であろうか。 「私が経験する世界」である。世界の即自存在への素朴 すべて「私にとっての」それであって、そうでないも この還元をつうじて、現象学は、「経験する」という <u>|</u> 私 超越 の な

象である。

の私の原本的現在の世界経験、これこそが現象学の根本事 がって、還元をつうじた反省によって開示されるかぎりで めて、他のもろもろの経験が可能になるからである。 粋に捉えようとする。 ようとする。すなわち「経験遂行のさなかでの経験」を純 る。現象学はその最も原本的な まざまな、より派生的な、 ことを試みる。 の-世界-経験」――へとまなざしを向け直す(反省する) しかし、この私の動詞的な「経験」にもさ なぜなら、この経験に依拠してはじ あるいは、 --現在的な より原本的な層があ 層を捉え した

ある。ただし、どのような意味で問題だったのか、という

の事後性を認め、それを最大の問題として捉えていたので

うな意味で問題ではなかったからである(後述参照)。 点に十分注意を払わねばならない。それはデリダの言うよ すぎない。実際には、フッサールは反省における「意識

第

1節

現在野の地平性と究極的絶対者

人はフッサールであり、

メルロ=ポンティである。

という事象への通路を拓くことだけである。そこへの案内 稿の目的ではない。目的は、さしあたって「隠れたる自然」

うのである。この批判の一部は正しい。たしかにフッサー この点的な今に特権性を与えており、そのことによって、 三つの論点からフッサール批判をおこなっている。第一は 「今の点性 (punctualité)」への批判である。フッサールは デリダは イト 的な 『声と現象』の第五章「記号と瞬間」において、 「無意識」の「事後性」を退けている、とい

ことによって「現象学と現代哲学」についての二次的な考 この概念が二つの「古典哲学」――クザーヌスとシェリン 察の可能性も拓かれるであろう。しかし、それはもはや本 した現象学と「古典哲学」との対決が同時に、自然をめぐ たる自然」という概念に向けて展開したいと思う(第2節)。 むしろ「非現前の思惟」あるいは「隠れたるものの思惟 「隠れ その こう て退けられているのは、あくまでも「無意識」の事後性 のような文脈が形作られている。しかしフッサールによっら、あたかもフッサールが「事後性」一般を退けているか 事実を、「点的な今」の議論に結びつけている。そのことか は、 ているので、これ以上述べる必要はない。ところがデリダ としてにすぎない。このこと自体はデリダも一応は承認し 表象」(Limesvorstellung)として、あるいは「観念的限界」 ルは「点的な今」を認めるが、 フッサールが 「無意識の事後性」を退けているという ただし、 あくまでも一

る「現代哲学」の議論へのかかわりともなるならば、

-に強く結びついていることは説明を要しない。

であることを示す。

この「隠れたるもの」を本稿は

は、 ことである。しかし、このデリダの主張はじつはフッサー 非現在が介入し、あるいは非明証性が介入しているという をもっているということである。それゆえ、現在 なものではなく、過去把持および未来予持の方向に広がり いうことを批判的に主張する。これは、経験の現在が点的 第二の論点においてデリダは、点的な現在、 非現在(過去把持と未来予持)と連続的に妥協すると 知覚的現在 のうちに

それゆえ「地平的な現在」である。ここで注記しておくが、 証している。現象学的な現在は「幅のある現在」であり、 ル の主張でもある。実際、 幾人かの研究者がこのことを論

筆者は、デリダの主張がすでにフッサールのうちに含まれ ていた、などということを言いたいのではない。「事象」へ

ない。

の問いにおいて「第一発見者」の名誉争いは無用である。

ながら、 ある現在」「地平的現在」を呈示しているのである。 「誰が見つけた」の問題ではなく、事象そのものが「幅の 現在の地平性格については、今日の現象学の研究 しかし

はこのさきにある。 レヴェルではもはや「言うまでもない」であろう。 問題点

る現前が、このような〈自己との非同一性〉をそなえてい 省と再現前を可能にする、と主張する。「根源的と称せられ 右の論点からさらに展開して、デリダは第三の論点に 現在のうちに非現在が介入していることこそが、 反 お

な今の可能性の根拠、 との非同一性〉として捉え直す。 れる自己同一性を否定したが、ここではこの論点を ないとしたら、反省および再-現前の可能性がすべての体験 の論点においてデリダは、点的な今を否定し、それに含ま の本質に属することを、どう説明したらよいのか。」 現前性の可能性の根拠だというので 後者こそが、むしろ点的 〈自己 第一

> ないならば、 己との非同一性〉が「現在野の地平性」の言い換えにすぎ ある。この議論そのものは誤りではない。しかし、この〈自 この議論はまったく不十分だと言わざるをえ

性≫を問題にしていた。しかしながらフッサー これに対して、晩年のフッサールも≪自己との ルは、 非 同

が、 要なのは、もちろん後者の側面である。) してしまったのである。「事象」を問うわれわれにとって重 ていたと思われるが、事象に忠実たらんとする彼の現象学 省による自己認識 めに付け加えるが、 開示されてくるような非同一性であった。(誤解を避けるた である。それは、「反省意識にとっての事後性」をつうじて ダとは異なった≪自己との非同一性≫を問題にしていたの 反省的に廃棄されえない≪自己との非同一 ――を目指そうとする志向をもちつづけ フッサールは〈自己との同一性〉――反 性》を開示 デリ

のまなざしの前にも直接に現前してこない。 な存在様式である。ところが、この現在は、 とした。この現在こそが、 現在、すなわち「生き生きした現在」を反省的に捉えよう フッサールは「徹底した還元」をつうじて、 すでにヘルトが明らかにしたところであるが、 世界を経験する生の最も 生き生きした いかなる反省 最も原本的な 晚年 根源的

隠れたる自然

されないのである。なぜなら、反省そのものがひとつの時識)に到達することができない。「反省によって反省されたある。なぜか。その直接的な理由は、点的な今が存在しなた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない」というところにある。言い換えれた現在は捉えられない。「反省そのものがひとつの時識されないのである。なぜなら、反省そのものがひとつの時識ということができない。「反省によって認識されないのである。なぜなら、反省そのものがひとつの時識されないのである。なぜなら、反省そのものがひとつの時識されないのである。なぜなら、反省そのものがひとつの時識されないのである。

根源的な、いつもすでに生起してしまっている運動である。動的)な意識を問題にした。時間意識の原受動性は、最もて、その知覚的意識よりさらにもう一次元受動的(=原受しフッサールはそれ以後の研究(とくにC草稿群)におい研究において、知覚意識の受動性は分析されている。しかが知られている。すでにフッサールの一九三〇年代以前のが知られている。すでにフッサールの一九三〇年代以前の

る活動であるからである。

۲,

現象学的には、

意識活動における能動的、

受動的の区別

産的」とはいっても、

あくまでも原受動的な

厳密な意

間意識であり、すなわち「時間化されたものに…出会わせ

は、 同 運動によって構成されたものである。その意味で、言うな 間の「流れ」(Strom)を構成する究極的な運動であって、 ればこの運動は「能産的流れ」なのであるが、 フッサールの生前の諸著作における「絶対者」さえもこの と動詞的に表現する。生き生きした現在の Strömen は、 るこの根源的な時間意識の運動を、フッサールは Strömen 源における「謎」に直面する。 立していることなってしまう。ここで反省はみずからの根 すでに反省以前に「自己との一致」すなわち「反省」が の同一性が形成されていなければならないが、他方でこの およそ「自己を反省する」ということが可能であるために 性が厳密な意味での「自己同一性」であったならば、 あらかじめこの根源的運動のなかで何らかの「自己」 反省そのものをも可能にす ただし 成

運動の「事後覚認」――nachという様態での時間化――だできない。反省にできることは、すでに生起した原受動的から、反省はこの運動を押しとどめて、それを見ることは構成する原受動的な Strömen の運動に依存しているのだ運動である。反省の成立と存立それ自体がこの時間化し・運動での「自己同一的な自我」の成立・介入以前の――構成味での「自己同一的な自我」の成立・介入以前の――構成

けである。

反省は「時間化されたもの」だけしか見ること

は、 とのできない Strömen がもたらすところの≪根源的運動 性≫が確認される。 極的絶対者』はいつも隠れたる絶対者である。この絶対者 姿を現わさない。こうした意味において、 のまなざしの前では、 受動的意識そのもの、すなわち ができない。 自己反省の可能根拠であるがゆえに、 による非同一性〉であった。他方、 ここにおいて、 反省において「自己との同一性」を得ることはできな 反省に先立って最も根源的に構成してい デリダとは異なった≪自己との非同一 デリダのそれは いつもすでに流れ去っており、 『究極的絶対者』は、 フッサールのそれは、 〈時間野の地平的構造 反省的に認識するこ 反省にとって 『究 その る原

のである。

# 第2節 隠れたる自然へ

の内的な非同一性≫なのである。 (4)

を「原受動的な構成意識=究極的絶対者」と読み換えるな用における「色の領域」を「現在野=対象世界」、「視覚」するは神の隠れることを視覚に擬えて説明する。以下の引が確認される。これは、クザーヌスが展開した「隠れたるが確認される。これは、クザーヌスが展開した「隠れたる右で本稿の題名の一部をなす「隠れたる」究極的絶対者

対象化=現在化・時間化されたものとは別の次元に属するような対象的なものとしては現われない。究極的絶対者は、あれないで存しているからにほかならない。」「神は、色のもの』として肯定されるよりもむしろいっさいの把握からもの』として肯定されるよりもむしろいっさいの把握からは、その平行性は容易に理解されるはずである。「色の領らば、その平行性は容易に理解されるはずである。「色の領

我も、名詞的な独立項ではありえない。には存在しないし、また生の機能中心と は が反省において「隠れる」のである。 な意味での「世界を経験している生」 てすべてを構成している究極的絶対者は、最も強い動詞的 る。 の 自我は、そのいかなる構成段階においても「無内容」なも 結した自我を思い浮べてはならない。現象学的な超越論的 と呼ばれる。 「世界を経験している生」(welterfahrendes Leben) は神が 現象学における究極的絶対者は、生き生きした自我現在 世界から切り離された「名詞的な生」などは現象学的 世界と無関係なものではない。むしろ、それはいつも、 っさいの把握から逃げ去る」が、 しかし「自我現在」という言葉から、 また生の機能中心としての超越論的 ク の全体であ ザーヌスにおいて 自己自身をも含め 現象学にお 自己完

隠れたる自然

意味しない。「現-在」とは、文字どおり、認識の、反省の らない。「事後」という意識の成立の可能性は、反省以前に た。デリダがその含蓄を捉え損なった命題をあえて引いて まだ不十分にではあるが、この「今」の意識に気づいてい ある。すでにフッサールは『内的時間意識』において、い との同一性〉が成立している)ことになってしまうからで えば、この「今」は反省以前にすでに対象化され、それと ちにしか存しない。しかし、この「今」は、断じて対象的 この事後性の意識は、厳密な意味で現象学的な与件である。 において時間的な「事後性」として意識されるのである。 ら逃げ去る。そしてこの逃げ去りが、現象学の精緻な分析 ては、世界を経験している動詞的な生がいっさいの反省か てさらに考察を深めている。この≪今≫は、 ているのである・・・。」晩年のフッサールはこの≪今≫につい おきたい。「…根源的所与もまた、対象化されることなしに して認識・同定されている(それゆえすでに完全な に意識されることはできない。そのように与えられてしま 「今」がなんらかの仕方で意識されているということのう (Gegen = wart)、すなわち向かい合って立っている今を ─しかも≪今≫という固有の形式で──すでに意識され かしながら、ここでさらに事象を注意深く捉えねばな **介自己** 

に――um-thematisch な仕方で――知られているのであまなざしにとって「gegen の方向に見出される存在」である。言い換えれば「構成されて存在している」(Konstituiert-Sein = Gegenstandsein)を意味する。しかし問題なのは、そうした「現-在」ではない「原存在」(Ursein)、「先存在」(Vorsein)としての現在である。あるいは、対象化的に固定されていないことを言い表わすには、「原的生」(Ur-Leben od. urtümliches Leben)という術語がいっそう適切である。原存在は、反省のまなざしの gegen の方向に見切である。原存在は、反省のまなざしの gegen の方向に見切である。原存在は、反省のまなざしの gegen の方向に見出されるのではなく、むしろ動詞的な生――世界を経験している生――の遂行の内部で感触される存在である。このこれである。「原現象の匿名性はそれ自体なお、なにか知られたものである」。「原現象」「根源的所与」「原存在」「原的生」に、すなわち最も根源的な「世界を経験している生」は、反省のまなざしから絶えず逃げ去り、隠れる。しかしなが反省のまなざしから絶えず逃げ去り、隠れる。しかしながら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかかわらず、この生はいつもすでに非認識的ら、それにもかからはないである。

性的なもの(intellectuales)であって、たとえあるがままうにつづける。「しかし、神が見えるものとなる様式は、知

れること=認識的把握不可能性を強調した後に、

ふたたびクザーヌスを引きたい。

彼は、

ぎのよ

る。

ここで、

一致する。」」
一致する。。」
一致する。。」
一致する。。」
「無力」では、知性的な霊の純粋性において(in puritate 表象像もなしに、知性的な霊の純粋性において(in intellectualis intuitione)、

認される次元、「隠れる」という言葉が言い表わす次元でありたる。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、とする。これは哲学史上何度も問題になった概念であり、と

である。なぜなら、私はまだ反省主観ではないからである。」 それを体験しよう (erleben) とする。これが 『知性的直観 果てに、いわばある日夢見たもの』を、 いる知覚なのであって、そこにおいてはすべての事物は私 れてしまう以前の知覚であり、おのれ自身のうちに眠って である。これはオカルト的な能力ではなく、理念に還元さ しようとする。 箇所を引用しておこう。「『カントが、その慎み深い言説の を追求したメルロ=ポンティが晩年にシェリングを論じた 限定しないことのうちにのみ存する。ここで、反省の問題 を開くのではなかろうか。非合理主義の危険は問題次元を この「知性的直観」は新たな「非現前の思惟」への可能性 露呈したところの次元であることを思い起こさねば らんと欲した現象学的反省がかえってその認識不可能性を 知が登場する場面は、 い。そうであるかぎり、この次元に問題を限定するならば、 ルロ=ポンティを知るものは、 いやむしろ、それを生きよう(leben)とし、 みずから最も厳密な対象化的 この短い引用のなかに、 シェリングは思惟 認識 ならな

├──の連関をはっきりと読み取ることができるであろ=ポンティにいたる問題事象──隠れたる原存在・原的

ることを思い起さねばならない。そして、

非認識的な自己

生

口

ヌスから、

カント、

シェリング、

そしてフッサール、

一方で彼自身の晩年の哲学のエッ

セ

ンスを、

他方でクザー

の『存在の同一性』のなかに置き戻されるべきである。

語で表現さるべき≪私−である−自然≫、まさに「存在、

えられる。「なまの事物と知覚を見失わない」という彼の規う。そして、まさにこの問題連関のなかで「超反省」も捉(※)

定がそのことを立証している。

ある。この非分離的一体性において「すべての事物は私で この世界は文字どおりの意味で「生世界」(Lebenswelt)で 意識である。しかも、での――内的・作動的 préobjectif, sauvage, brut などによって修飾された存在の の同一性は、《認識以前の存在の同一性》、『絶対的同一性』 ある」し、またその意味で生世界と自我は同一である。 我-生」であるかぎり、世界と自我-生は分離されていない。 であって、〈認識的な――デリダが批判した意味での 的な次元での でも非主題的に意識されている。この場合の非主題的な意 原的生は、 孤立した生ではなく、つねに「世界を経験している自 では もはや地平的な意味での― ない。あくまでもur…, 「原存在」は、世界から分離された自我におい むしろ『絶対的 対象化的反省によっては現前しないが、 非現前性の意識ではなく、 この非現前的に意識されているもの ・動詞的な次元での 同 一性』において、その生の 世界的・対象的 vor…, primordial, 垂直的な意味 非現前性の · 名詞 それ 一同

において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=ポンティは「自然」を「感覚的なもの」と「私」の「存在」を「自然」と等置する。これは、ハイデガーの『形「存在」を「自然」と等置する。これは、ハイデガーの『形「存在」を「自然」と等置する。これは、ハイデガーの『形「存在」を「自然」と等置する。これは、ハイデガーの『形でのことである。しかし、これにはつぎの留保が必要である。メルロ=ポンティは「自然」を「感覚的なもの」などとも等置するからである。これにはつぎの留保が必要である。メルロ=ポンティは「自然」を「感覚的なもの」と「私」において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知性的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知代的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知代的に直観されて)いる。メルロ=において知られて(知代的に関係)

いてそれを問題にすべきであろう。自然はたしかにデカルある。メルロ=ポンティの自然は、もはや「時代ばなれしたた。ここに登場する自然は、もはや「時代ばなれしたた。ここに登場する自然は、もはや「時代ばなれしたに。ここに登場する自然は、もはや「時代ばなれしたに。ここに登場する自然は、とはや「時代ばなれしたして自然が話題になるが、現象学は『原存在』の次元に到達しして自然が話題になるが、現象学は『原存在』の次元においてそれを問題にすべきであろう。自然はたしかにデカルが、『のでは、「いてそれを問題にすべきであろう。自然はたしかにデカルが、人間という諸概念の結合』における自然が問題なので然、人間という諸概念の結合』における自然が問題なので

動詞的遂行

(原的生)

のただなかにおいて、

原存在の内部

る。 な一個の事実」である。この る自然はもはや人間の「原因」などではない。 ての現象学には、 自然」と呼ぶことが許されよう。こうして超越論哲学とし きられている。その意味で、これを「超越論的な自然」「原 べての経験の根源において、 すなわち「それを演繹することなど問題にもならないよう 因」とか「結果」という概念に先立つものとしての『事実』、 のもとにあるかぎり、 その新たな問題事象が課せられるにいた 自然はみずから隠れる。 その超越論的な根拠として生 『事実』としての自然は、す むしろ「原 この隠れた

٢

によって隠された。

しかし、そもそも『絶対的同一性』

### 結語

この存在の動詞的性格はさまざまに、 ちに垂直的に根づきつつ、 的な Konstituiertsein にでは にいたった。この次元こそが、「隠れたる自然」の次元であ 発して、 この次元において、 経験の隠れたる超越論的な可能根拠の次元に立つ デリダ のフッサー われ 自然を経験しているのである。 われは なくー ル 批判に反論することから出 いわば polymorphe 動詞的な Sein のう 固定された・名詞

した研究は不可避である。「自然」へいたる道は切り開かれ

加」を企てねばならない。このとき、われわれはとりわけしてメルロ=ポンティ自身の「作動しつつある思索への参 自然に問いかける (interroger) のでなければならない。 少ない。しかし、 たシェリング研究においても、 彼の自然は「経験(Empirie)の表現ではなく、 いた「自然」の章にいたる前に、彼の突然の死によって中 ころが、メルロ=ポンティの interrogation は、予定され 事物は私である」とすれば、われわれは、そうした絶対的・ らない。そして、この動詞的な存在においては「すべての それらをわれわれ自身の存在の内部に置き戻さなければな 部から指し示す記号」として捉えることをやめ、むしろ、 号ではない。。われわれは、これらの言葉を「事物をその外 wesenなどによってである。もちろん、これらの言葉は「そ の表現に『ほかならない』」からである。 シェリングと対決する必要に迫られていることを感じる。 断されてしまった。今度はわれわれが、フッサールの、 超越論的な同一性の内部にあるかぎりでのすべての事物= れにある『表象』なり対象なりが対応させられるような記 な仕方で表現される。すでに述べた言葉のほかにも、 超越論哲学としての現象学にとってこう まだこの方向からの研究は 近年盛 超越論哲学 んになっ 7

### 討

(1) 『認知と言語』(E・ホーレンシュタイン著)「訳者あとがき」からの引用の一部には変更を加えた。訳者諸氏の御寛容を願う。〕〔紙面の都合上、引用の指示は必要最小限に簡略化した。また邦訳

(村田純一執筆) 二八六頁。

- 現代にまで跨がっている。 Spiegelberg の The Phenomenological Movement は過去から、 いるどもこうした方向性をもっているように思われる。 でいるように思われる。
- ある。(3) たとえば「志向性」概念をめぐる問題がその最も顕著な例で
- (4) 過去の哲学と現象学との関連については、I. Kern の Husserl はありまりとの事象的な関連については、まだほとんど研するシェリングとの事象的な関連については、I. Kern の Husserl
- うなものでなく――、動的・動詞的なものだからである。歴史名詞的なものではなく――それゆえ一度かぎりで獲得されるよなぜなら、本稿が示すように、本来の「事象」は、固定された(5) このことは他の哲学との対話が不要だということではない。

- 上のいくつかの哲学は――メルロ=ポンティの言葉を借りれば上のいくつかの哲学は――メルロ=ポンティの言葉を借りればvisible et l'invisible, S.260)。
- (6) 『内的時間意識』では、デリダの引用に後続する頁で、「点的(6) 『内的時間意識』では、デリダの引用に後続する意識の位相でな意味では、知覚(印象)とは純粋今を構成する意識の位相でかし純粋今はまさに一個の観念的限界であるにすぎず、それだかし純粋今はまさに一個の観念的限界であるにすぎず、それだいは何ものでもありえない抽象物にすぎない。」(邦訳五五頁、けでは何ものでもありえない抽象物にすぎない。」(邦訳五五頁、「点的な今」は「観念的限界」であることが示されている。「…観念的、な今」は「観念的限界」であることが示されている。「…観念的、なり」に対している。「一般では一般では一般では一般である。」(一般では一般では一般では一般である。
- (7) デリダのこの文脈を鵜飲みにした例として、ステーテン『ウィ現象学者は事象そのものに注目すべきであろう。 にある。たとえフッサールの論述に曖昧な点が残るとしても、一Ⅱ七九頁)であることが明記されている。力点はむしろこちら

ゲンシュタインとデリダ』九九頁参照

(8) たとえば Rudolf Bernet, "Die ungegenwärtige Gegenwart" in Phänomenologische Forschungen Bd. 14 (1983) や、山形頼洋「ディフェランス…」『理想』No.615 を参照。拙稿「行為と責任」『現象学の現在』近刊の註る参照。また、Wolfgang Walter Fuchs (Phenomenology and the Metaphysics of Presence) も「地平」概念を拡張しつつ現前と不在を論じているが、しかし「地平」概念を拡張しつつ現前と不在を論じているが、しかし

べているのである。そして印象(今)が「極限的位相」(邦訳Ⅰ

もの」は基本的に「構成されたもの」、「名詞的なもの」の次元 Strömenは捉えられないと筆者は考える。なぜなら、「地平的な

(Φ) Jacques Derrida, La voix et le phénomène, S.76. 二六頁 〔邦訳

詞的なもの」であるからである(後述参照)。

に属するが、Strömen は、むしろ「構成する流れ」であり、「動

- $\widehat{10}$ 誤解を避けるために確認しておくが、フッサールも先述のよ Ms. AV<sub>5</sub>, S.2, zit. nach Held
- うに、点的な今といったものは具体的には存在しないことを認 というのではない、ということが重要なのである。 めている。ただし、それが存在しないがゆえに直接にどうこう
- 12 Klaus Held, Lebendige Gegenwart, S.113
- (1) ここで反省の「帰謬法」をめぐる議論が連想されるかもしれ 照)。誤解を避けるために述べておくが、なるほど反省なくして ない(『イデーンⅠ−Ⅱ』三八五頁、渡辺二郎氏訳注(三○)参
- るのである。 いない。しかるに本稿はまさにその反省の構造を問題にしてい 実それ自体は反省の構造(「隠れること」)について何も述べて は、反省を疑う議論そのものが不可能になるとしても、その事
- 15 最広義での同一性の契機も含まれる。問題事象は《差異性でも 強調したが、じつは『究極的絶対者』 のうちには Stehen という ある同一性≫なのである。 NICOLAI DE CUSA OPERA OMNIA, IV, S.9. 〔邦訳

本文ではデリダとの比較のために非同一性=差異性の契機を

- 「隠れたる神」一五頁
- <u>16</u> たとえば、クザーヌスの「神」を「絶対的主観性」として捉え 真には何であるのか、という点はそれ自体大きな問題点である。 Ibid. S.10.〔同書一六頁〕 クザーヌスが「神」と呼ぶものが

るE・フレンツキの立場について、新田義弘氏が考察を加えて

す事態そのものである。この事態そのものに限定するかぎりで 稿の目指すところではないが、しかしまずもってここで重要な のは、「何が隠れるか」ではなく、「隠れる」という動詞の表わ いる(「主観性とその根拠について」)。こうした詳細な検討は本

は、クザーヌスの概念をここに転用することもあながち無謀で

- そこにおける訳注(五六)、また指示されたLebendige はないと思われる。 この「絶対者」については、『イデーンⅠ−Ⅱ』七七頁および
- Gegenwart 参照。筆者はヘルトの解釈に賛同する。

18

Hua. VI, S. 158.

- 20 19 Vgl. Held, ibid. S.4.
- $\widehat{21}$ Held, ibid. S. 122. Ms. E III 2, S. 27, zit. nach Held
- 23 *Ibid*. S. 51f. (一三七頁)

22

OPERA OMNIA, S. 47. 〔一三一頁〕

- 『純粋理性批判』B.II S. 72 も参照。ただし、このカントの否定 『判断力批判』B. S. 352。また『実践理性批判』B. S. 178′
- 単なる用語上の一致をもって、カント以前のクザーヌスと、カ は感性と悟性・理性の明確な分離に結びついている。それゆえ、

- ない。しかしここでも筆者は「隠れる」という動詞的事態のな かに限定して、それぞれの哲学者の概念を転用したい。 ント以後のシェリングを結びつけることの危険性は言うまでも
- 25 Erg. S.409, Anm.)。なお、Manfred Frank はこの箇所をシェ かれるその瞬間にのみ、絶対者は心の前に現われる」(ibid. 1. 観的な活動性があの客観的なものと、予期せぬ調和のうちに置 つかぎりは、絶対者はもはや存在しない。この矛盾において主 対者をもたないかぎりでのみ、絶対者は存在し、私がそれをも を浮遊しているが、彼はそれを捉えることができない。 る。しかし、彼が絶対者を反省的に固定しようとすることによっ また以下の引用も参照。「誰もが本性的に絶対者を求めようとす 369 参照。「知性的直観はすべての超越論的思惟の器官である。 ングの後期思想の萌芽だとしている。 「知性的直観」については、とくに Schellings Werke II, S 絶対者は彼の面前から消えてしまう。絶対者は彼のまわり
- 26 たとえば Marie-Luise Heuser-Keßler, Die Produktivität
- 27 corps, S. 114)を問題にしているが、こうした方向からの「知 ルブランシュ、メーヌ・ド・ビラン、ベルクソンとの関係から der Natur, S.111 参照 知性を直観に統合する可能性」(L'union de l'âme et Résumés de cours, S.107. 他方、メルロ=ポンティは、 マー

32

V. I. S. 268.

28 (le Dieu caché) として捉えている(V. I. S. 264)。この事実 さらにメルロ=ポンティは「なまの存在」を「隠れたる神」

性的直観\_

の検討もまだ不十分である。

- 「問題事象の連関」を示す傍証であろう。
- 29 30 弘氏から借用している。メルロ=ポンティについては、とりわ 「垂直的」という用語を、筆者はメルロ=ポンティと新田義 V.I.S. 61. なお拙稿「反省と言語」『現象学と解釈学』参照。
- 322)。また非現前性は、メルロ=ポンティにおいては多くの場 地平的・名詞的なもの(あるいはその変様としての「図と地] 合「見えないもの」と表現される。この概念は多義的であり、 ≪verticale≫ et non horizontale"という表現を参照(V. I. S. か"intelligibilité par le monde et l'Etre tels quels,
- の「地」)を表わすのにも用いられる。しかし、彼はその内容を
- 右の事実は、メルロ=ポンティが動詞的な、それゆえ垂直的な 区分しつつ、そのなかに "les λεκτα, le Cogito" をあげている るかぎり、彼のいう profondeur も事象的には、地平方向での 「見えないもの」も捉えていたことを示唆している。そうであ (V.I. S.311)。コギトが動詞的な意識活動を意味するかぎり、 「奥行」としてのみならず、垂直方向での「深さ」としても理
- 31 解されねばならないだろう。 拙稿"Life and the Life-world" in Husserl Studies

3 参照

- 33 Ponty, S.224ff. Gary Brent Madison, La phénoménologie de Merleau-
- Z. B. ibid. S.321

34

35 Ibid. S. 240. [強調筆者]

36

筆者はこの「絶対的同一性の内部における自然」を「文字ど 113

Note de travail において「生世界」の考察から、「自然」と「存 を否定する意味で言われている。むしろ「生世界」に創造運動 るが (*ibid*. S. 228)、それは「創造運動から分離された世界」 すると「自然としての生世界」を否定するような表現が見られ リング的な絶対的同一性の把握によるものであろう。なお一見 在」の考察へなだらかに移って行くことができたのは、このシェ おりの生世界」と等置できると考える。 メルローポンティが

37 Résumés de cours. S. 92.

が結びつけられていることに注意。

- $\widehat{38}$ 必要である。いうまでもなく、絶対的同一性が関わってくるか 自然」の「原因」であるかぎりは、やはり自然主義的概念だと らである。 いうことになる。しかし、「神はあらゆるものの内在的原因 (causa immanens) である」という第一部定理十八には注意が スピノザの「神すなわち自然」=「能産的自然」も、「所産的
- 39 Résumés de cours. S. 131.

40

*Ibid.* S. 155.

- Ziel der Naturphilosophie Schellings" in Schelling, hrsg von Ludwig Hasler, S. 78) 十全な自然理解を可能にするべきである。」("Prinzipien und Dietrich von Engelhardt の言葉を借りれば、「この同一性が
- 42 Vgl. V. I. S. 10 / 11, 328
- 43 Résumés de cours. S. 160
- Hermann Krings, "Natur als Subjekt" in Natur und

の可能根拠として捉える解釈もある。いずれにしても「シェリ ングの自然像がヤヌスの顔をもっている」(Werner Hartkopf Subjktivitüt, S. 112.さらに、W.Wieland のように自然を主観性

"Denken und Naturentwicklung" in Natur und geschichtli

cher ProzeB, S. 85) かぎり、その考察にはさらに慎重な準備が

本研究は文部省科学研究費の助成を受けたものである。 必要であろう。

(たに とおる・九州歯科大学)

# 日本現象学会第八回研究会の報告

学と現象学」についての二つのシンポジウムの提題要旨で れている。 う表題で "Husserl Studies 4" (1987), p. 193-203 に掲載さ E・ホーレンシュタイン氏と村田純一氏の報告要旨は都合 加筆修正の上 "Wissenschaft, Technik, Lebenswelt" とい により本誌に提載できなかったが、村田氏の発表原稿は、 ある。ただし、シンポジウム「科学と現象学」の提題者、 で発表された研究報告の要旨、ならびに「意味」および「科 とおりに開催された。次頁以下に掲載するのは、同研究会

# 昭和六一年一一月二九日

「メルロ=ポンティの"問いかけとし 身体的知覚と科学的認識 ての哲学=\_ 重野 竹原 豊隆 弘 東洋大学 徳山大学

シンポジウム「意味

「世界と論理 「意味の諸相 宮原

日の両日、大谷大学に一二〇余名の参加者を迎えて下記の

本学会の第八回研究会は、昭和六一年一一月二九―三〇

伊藤

勇

春樹 東北学院大学 愛知県立大学

魚住 水野

神戸大学

神戸大学

|感情||底無しの無意味さ

司会

昭和六一年一一月三〇日

現象学的還元におけるデカルト的動 榊原

哲也

東京大学

「初期フッサールにおける"Vorstellung" 「記号論から現象学へ」 概念の一考察

> 宮田 三上

新潟短期大学

真司

東京大学

シンポジウム「科学と現象学」

シュタイン E・ホーレン

ボ

フム大学

司会

科学と生活世界\_

安彦

恵

滋賀大学

村田

野家

啓 純 東洋大学

東北大学 東京大学

三島

(所属は大会開催時のそれを示す)

### 115



# 身体的知覚と科学的 認 識

## 身体的知覚

1

対して、私の身体が占める時間的空間的パースペクティブ 的に時間的空間的地平を展開する。 的な「ここ」と「いま」という原点を中心にして、遠近法 絡み合うことによって、身体的能力の体系との組み合わせ そうした世界へ向かってゆく我々の身体の能力、世界にお として現出する。世界は、私の身体が位置する時間的空間 アスペクトを提示する。世界は身体的能作作用と交叉し、 いて自らの意図を実現すべく企投する身体に対して、その (々は身体的存在として世界へと現前しており、世界は 私の身体的知覚能作に

> の相の下に組み込まれることによってのみその相貌を 「いま」という、身体が面している時間的原点を軸に

竹

原

弘

過去的時間と未来的時間が交叉するのであり、

す。

合して一体となっている。 は、私の身体が有する能作体系の世界への能作のうちに融 体が占める時間的空間的原点としての「ここ」と「いま」 とした、過去と未来との交叉の中においてである。私の身 えれば、私の身体が世界へと関与するのは、「いま」を中心 コーヒーカップに手を延ばすと

という時間的空間的両契機が、私が自分の手をコーヒー カップへと延ばすという所作の中で一体となって潜んでい 「ここ」から「そこ」へ、「いま」から「つぎの瞬間」へ、

いう私の身体の所作は、空間性と時間性との融合態であり、

ヒーカップも、私の身体の所作が織り成す時間性空間性のる。さらに、私の身体の能作が集約される極としてのコー

我々が自然を知覚し、自然に対して働きかけるのは、我々に時間性と空間性とを融合せしめる。統一態の中に組み込まれることによって、己れの存在の内

世界への関与様式を、我々が遂行してゆく中で為す身体的自らの存在を参画せしめている全体的世界が我々に与えるの存在の要求に則してであり、いいかえるならば、我々が我々が自然を知覚し、自然に対して働きかけるのは、我々

# 科学的認識

企投に則してである。

り入れて、身体的な意味へと秩序転換を為し、また逆に身つまり、言語的に表現された意味を身体の機能組織へと取の秩序性を異にするが、相互に交換可能なシステムである。ということを意味する。日常言語は身体的意味とはそる、ということを意味する。日常言語は身体的意味とはそこのことは、自然科学が自然を表現する場合に、既に述べこのことは、自然科学が自然を表現する場合に、既に述べ

体的に把握され、

身体機能へと取り込まれた意味を、

性へと置による。

へと還元する。

数学的言語における諸記号間の差異は、

数学的言語はそれ故、

あらゆる事象を論理的

言語体系内での他の記号との差異によって為される。言語は、つまり言語体系の有する秩序性に基ずいているといい、つまり言語体系の有する秩序性に基ずいているといいは、つまり言語体系の有する秩序性に基ずいているといいは、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基ずいて構成れは、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基ずいて構成れば、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基ずいて構成れば、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基ずいて構成れば、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基ずいて構成れば、日常言語の体系が、言語習慣の集積に基づいて構成れば、日常言語体系内での他の記号との差異によって為される。言語体系内での他の記号との差異によって為される。言語体系内である。

る、 行為の集積によって形成されたのではなく、 場合に、 両者は相互交換可能である。 異化の過程において既に相互に関連性があった。それ故に、 と身体的存在の世界への関与の仕方との間には、 異化され、 在関係、 語的に分節化することによってである。 の変動は、全体的世界における新しい役割分担の出現によ 体系内での新しい意味を指示する記号の出現による差異化 全体的世界への新しい関与の仕方が、 人間の世界への多様な関与の仕方が、 諸記号間を連結せしめる統辞法が、 差異の体系を形成してゆく。 それに対して、 それ故、 人間と世界との存 世界を新たに言 論理的 過去の言語的 数学的言語 言語的 言語的差 日常言 必 に差

間 機が明確 た。 運動は物体の質量と無関係に常に一様であることを主張し 払拭する。 事全体の中での論理的機能値へと分解することにより、 る個 的差異としての時間であり、 の落下が開始される瞬間と、 全体を関係性として捉えた一つの項としての 下運動という出来事の構成契機を為すものとし 体感覚においては区別しえない時間性の契機と空間性の契 時間と空間との関係性へと置き換えることによって、 した。つまり、 質量と関係なく常に同じであることをs=½gfと定式化 の出来事の、 解体せしめて、 枠で捉えるということは、 カ たがって、 の論理的関係としてとらえられる。 物体の落下運動を数学的言語で表現すると、 々 開始と終わりという両極端は、 の記号のも に分離 例えば、 世界に 人間存在とのあらゆる存在関係のもつ意味を が ガリレオは物体が落下するという出来事を、 その出来事を構成する諸々の要素を、 せしめられ 述べている様に、 つ論理的 ガリレオは物体の落下運動が、 おける何らかの出来事を数学的言語 その出来事を論理的関係性 て、 な機能の差異にほかならな 落下が終わる瞬間 等質的なものである。 落下運動は時間と空間 数学的言語体系内に 我々が体験する「い ガリレ 時 オが物体 との間 間は、 て、 我々の身 物体の 出来事 物質の 落下 たの落 の量 との へと お け 0

> が占めている空間的地平の何処かに位置づけられるので 味をもつにすぎな の時間的量的差異 の量的差異が、 心とした時間 空間的距離の量を導き出す量とし から導きだされた空間も、 同じく、 地平の何処にも位置しな 運動の始まりと終 我々 かって自 わ の身体 両時点 の身体 りとの ての意 た 日常 たる

ッ

シ

1

・ラー

ま

を中

間

間

時間 現出する、 ない。 身体的存在の位置を中心にして繰り広げられる生活空間で 速度の一様性を意味するのみであるが故に、我々の周囲 無機的等質的空間性へと変貌する。 れることによって、我々の世界との存在関係を断ち切った ところを、 的生活サイクルを構成する一つ一つの行為の実現の 換せしめる。 において何かを実現するために「そこ」を「ここ」へと転 の空間的処理能力の支配下に置くために、つまり「そこ」 らの身体を投げかけることによって、「そこ」を自ら 「ここ」との転換を為す。 全体的世界の多様な意味体系が散乱する空間のい の相関項としての空間は、 我々は絶えず「ここ」から「そこ」へと向 そうした空間性は、 自己の身体にとっての「ここ」にし、一そこ」と 我々は全体的世界によって要求される、 我々の日常的世界体験にとっ その定式全体が物体 数学的言語によって表現さ 落下運動の定式おける 0 7

は

なくて、

時間性との関数関係においてその具体的数量が

規定される、物体の落下現象を構成する一契機である。

# 3 自然科学的認識に関するフッサール批判

フ

サ

1

ル

は、

自然の数学化によって数学的言語

品から独

言語 めることであり、 した数学的言語を自然界の様々な現象へと適用せしめるこ 号の論理的差異の全体性を離れて、 0 記号の論理的機能によって規定される。 態であろうか。 言語が消滅したとしても、 関係性は、 論理的枠組の適応によって、諸要素を論理的に結びつける 語から独立していると考える。 かし表現された理念性は、 いう形で、 を築きあげたと考える。その理念性は、 数学的言語記号は、 [の個々の記号の意味は、数学的言語体系内での個 自然界の様々な現象を数学的論理の枠組に適合せし あるい 世界の内へと固着せしめられたのであるが、し 数学的言語に依存することなく、たとえ数学的 カッシーラーが述べているごとく、 はあらゆる人間的営みから独立した理念性 自然現象を数の法則性の下へと従属せし 数学的言語記号体系内における諸記 永遠に存在しうるイデア的理念 表現手段としての数学的文字言 しかし、数学的言語のもつ その意味は したがって、 確かに文字言語と ない。 数学的 そう 個々 一々の

間の二 係は、 験しえないからである。 味がない。 象の中には、二乗という数学的概念はない。「しかし、自然 係の方程式で表現する場合にも、 い。 ないのであり、それを数学へと還元するためには、 論理の関係性へと置き換えることが可能である。 自体の中には、 でのみ意味を有する事であり、 離が時間の二乗に比例するという、 ための数学的関係の体系をそれに適用しなけれ いての感性的所与は、それ自身数学的要素はまったくもた 応することによって、その力関係のメカニズムを、 かならない。 での論理的機能値を有する個 表された理念的客観性は、 ガリレオが物体の落下現象を、空間と時間との関数関 乗であるという関係自体が数学的論理の枠組み 我々が知覚する物体の落下現象にはない。空間 何故ならば、 そうした関係性がある」といった議 そうした、 したがって、 我々は自然自体といったも 物体相互間の力関係に数学を適 身体感覚が経験する落下現 あくまでも数学的言語体系 々の記号によって、 物体が落下する空間 時間と空間との比 数学的言語に ば 物体につ のを経 ならな 論理的 よって 測 かの中 例関 は意 が時 的

数学的論理が介在し

ば諸物体間の諸めることにほか

々の関係の間には、

かならない。

自然の中には、

い

い換えるなら

いるわけではないのであり、

有るのは物体相互の力関係

外にお リレ 自体が、 は存在しないのであり、 しこんだのである。 定することによって、 問題意識の下に、数学的問い掛けを為しうる問 である。 理の枠組というフィルターから自然を見ているということ り、そうしたことを問題にすること自体すでに、 最大飛距離、 秩序の中に、数学的概念を導入している。 と経験的事実とが一致したことを述べてい 飛距離を得ることを論証したこと、数学的言語による論証 論理の組合わせによって、 はできない。 それを離れて数学的論理が自然に内在しているということ するが故である。 ているというよりも、 に関係化されることによって、 オが砲弾を最も遠くまで飛ばす発射角度を問題にする 既に自然の中に、いい換えれば物体相互の関係性 いて、 自然の中に数学的論理に対応する関係性が内在し 現象を数学的基準体系に基ずいて見ることに由来 ガリレオは「新科学対話」において、数学的 自然の中に砲弾の最大飛距離等といっ 発射角度という概念自体既に数学的概念であ 何故ならば、 自然を数学的論理の枠組みの中に押 むしろガリレオが自然の中に数学的 角度とか最大飛距離といった概念 砲弾の角度が半直角のとき最 有意味的であるのであり、 そうした問題状況の下以 つまり、 る。 しかし、ガ 題状況を設 数学的論 た概念 砲弾



# メルロ=ポンティの〈問いかけとしての哲学〉

重 野 豊 隆

錯」の展開それ自体を主題として追跡してみることではな 的哲学との対決を通じて、彼自身の現象学の立場を徹底化 り方と、この哲学の本来の活動空間とのかかわりを、 までの、「問いかけ」としての哲学の問いとしての独自の在 る場を切り開いていくことにあった。本発表の意図は、「交 切り開きつつ規定し、「交錯」(chiasme)がそこで展開され いる。「問いかけ」としての哲学の狙いは、さまざまな古典 「問いかけ」 (interrogation)としての哲学として規定して で古典的反省哲学を批判しつつ、彼自身の哲学の立場を そのことによって自らの哲学的思惟の活動空間を自ら 「交錯」がそこで展開されている場を切り開くにいたる ロ=ポンティは、『見えるものと見えないもの』のな ·他方

> 判的な対決作業を顧慮しつつ、それと関連させつつ明らか にすることにある。 でメルロ=ポンティが行なった古典的反省哲学に対する批

この哲学的「問いかけ」は、解答がやがて見出されるこ

とが前提されているような日常的な問いや、そもそも知る

とはいかなることかを考察せずに積極的に不可知論を主張 するモンテーニュ的な懐疑とは区別される。この「問いか

もなしに「問いかけ」を開始するものである。だがそうは 学は、「問いかけ」の結果やその効果に対していかなる予断 うともくろむものではない。この「問いかけ」としての哲 こかであらかじめ準備されていた解答なるものを獲得しよ け」はひたすら問いなのであって、一定の問題に対してど

perceptive)を表現しようと企てる点において共通点をも 認を受け取ることを、第二に、問いかけられているものに 問 思惟のうちに、「反省の独断論」から由来する諸偏見がすで 惟であるということから、「知覚的信」に対するわれわれの ちながらも、後者が「反省の独断論」に強く支配された思 それに続く否定性の哲学、弁証法の哲学等を批判するとき りわけ古典的反省哲学との対決という作業においてであ ことを、否定するものではない。問いかけられているもの のではないにしても、 に潜んでいることが考えられ、したがってこうした諸偏見 に、この哲学と古典的反省哲学は両者とも「知覚的信」(foi のいわば原型をなす批判だと考えられるからであり、 せ自らの活動空間の規定をまずもって可能にするのは、 定することのできないこの哲学が、自らの正体を顕在化さ へと常に開かれているがゆえに、自己完結的におのれを規 かわる次の二つの事態を、すなわち第一に、「問いかけ」は であるというわけではない。 ついての知および「問いかけ」自身に対する知が存在する いけられているものから、解答といったものを受け取る というのも、第一に、古典的反省哲学に対する批判が この「問いかけ」に対する驚きの確 この哲学はおのれの存立にか 第二 ع

ティはこうした古典的反省哲学に対する徹底的な批判的作動空間を規定することができるからである。メルロ=ポン古典的反省哲学からおのれを区別し自らの哲学的思惟の活を明らかにすることによって、「問いかけ」としての哲学が

そうとした。

業を、「超反省」(surréflexion)を遂行することによって果

っても、この哲学はいわば宙に浮いた全く無制約的営み

の方法とは、「問いかけ」としての哲学が古典的反省哲学とるばかりでなく、反省しつつあるおのれ自身をも主題化しるばかりでなく、反省しつつあるおのれ自身をも主題化した。「超反省」の方法は、『見えるものと見えないもの』のなかで、「超反省」の方法として再び取り上げられている。ところでとする「徹底的反省」を遂行することであった。「徹底的反省」の方法は、『見えるものと見えないもの』のなかで、「超反省」の方法は、『見えるものと見えないもの』のなかで、「超反省」の方法は、「問いかけ」としての哲学のが「超反省」の方法は、「問いかけ」としての哲学があるまでは、「一方では、「問いかけ」としての哲学があります。 「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省であるばかりでなく、反省しつつあるおのれ自身をも主題化しるばかりでなく、反省しつつあるおのれ自身をも主題化した。「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省」というに対している。このかぎりで「超反省」の方法が要求される。このかぎりで「超反省」を表示している。

学の徹底化である「超反省」の方法とはいかなるかかわりそうだとすれば、「問いかけ」としての哲学は古典的反省哲反省哲学とは「別の道」をとることであると語っている。で問いかけ」としての哲学が本来狙っていることが古典的要求される方法であるといえよう。ところが他方で、彼はのかかわりのなかでおのれの活動空間を明らかにするさいのかかわりのなかでおのれの活動空間を明らかにするさい

る。「反省の独断論」の立場は相互に関連し合った次の四つた上で、両者の関係を改めて考察してみることが必要であ独断論」の立場に対立した立場に立っていることを確認しこの両義的事態を解明するために、両者ともに「反省の

合いもないことになる。

の規定に集約できる。

の道を逆に辿り直していると信じており、すでに世界のう 終結しない じめ潜在的 場を表している。 に完成されている。第二に、 抜いているからである。 れれば、 鎖的思惟の立場である。というのは反省がひとたび開始さ 第一に、「反省の独断論」の立場は、 同時におのれがどこに達するかをすでに完全に見 からである。 に置いたものを、 というのは反省の遂行は この意味で反省は開始すると同時 したがってこうした反省は、 再び顕 この立場は、 在的に取りもどすまで 自己完結的、 おのれ 円環的思惟の立 があらか 自己閉 構成

> みなし、 を、 ぱら自らの展開力の不足、 ないしは「本質」へと取り込もうとする立場である。 K 的知の所有をあくまでもめざそうとするからである。 くまで要請する立場である。 るまで続行される。 ちに働いているとみなしてい 思惟されたものへと、すなわち「意義」(signification) この立場は、事実性としてのいっさいの「知覚的信」 不十全性という事態に遭遇すると、 われわれの課題に最も重なってくることであるが 知の不透明性を克服して知の絶対的透明化、 第三に、 自覚化の不足のゆえにであると というのは反省は、 この立場は、 る構成的原理 その由 知 と単純に一 の絶対性をあ 一来をも 知の不 透

配された古典的反省哲学の思惟の歩みと鋭く対立した様相「問いかけ」としての哲学が「反省の独断論」に強く支て規定しようとするからである。をもっぱら既知の項(「意義」)だけを用いた諸関係によっかのは反省は、探究されうるべき未知のもの(「知覚的信」)

ではないかといった疑いが生じる。「知覚的信」におけるこ信しながら、他方で懐疑論者のいうように世界が夢や幻想的信」において、一方で「世界そのもの」を見ていると確

説に直面するさいにである。すなわち、

われわれは

知覚

を呈するのは、

両者の思惟が世界の現出の仕方をめぐる逆

なくそのまま「知られたもの」へと高めようと試みることることで「生きられたもの」(「知覚的信」)を解体することいることは、こうした逆説を逆説のままにとどめ、そうすうした逆説に直面して「問いかけ」としての哲学が狙って

直し、そのことによって「知覚的信」における逆説を透明そこからこの確信と錯覚の両者を諸「意義」の次元に置きさいの諸「意義」を構成する「普遍的能産者」へと移行している。古典的反省哲学はこの矛盾を解決するために、いっ

「意義」の関係へと解消してしまう。

われの確信を錯覚の可能性とあい矛盾するものだと想定しのすべてを保持しながらも、「世界そのもの」に対するわれくことにある。それに対して古典的反省哲学は、「知覚的信」を排除することなしに、世界への開在性の存立を認めて行であり、したがって世界について、世界の隠蔽性の可能性

は、「超反省」へと向かう思惟は、もっぱら古典的反省哲学の形式的規定が示されただけにとどまっている。というの行することを要求する。ところが「超反省」の方法は、そ的状況を重視することを課題とする「超反省」の方法を遂い地覚的信」と反省との相互の送り返しを含んでいる全体、メルロ=ポンティは、こうした古典的反省哲学に対して、

の延長上に位置し、この反省哲学にとって隠されたままで

での形相的還元の理論の解釈に向けられていたと解しうるなった独自の解釈が、古典的反省哲学に支配されたかぎりサールの形相的還元の理論に対してメルロ=ポンティが行は、両者の活動空間の相違にはっきりと見てとれる。フッけ」としての哲学と「超反省」の方法とのきわだった相違け」としての哲学と「超反省」の方法とのきわだった相違

は固定的に対立させられている。それに対して「問いかけ」は固定的に対立させられている。それに対して「問いかけ」とにあり、反省は事実性の次元へと封くことによってそのとにあり、反省は事実性の次元へと封くことによってそのとにあり、反省は事実性の次元へと封くことによってそのでの形相的還元の理論の解釈に向けられていたと解しうるなった独自の解釈が、古典的反省哲学に支配されたかきりなった独自の解釈が、古典的反省哲学に支配されたかきり

いる場を切り開くのである。
交叉する場、すなわち「交錯」がそこで動的に展開されて向かうことによって、むしろ本質の次元と事実性の次元がとしての哲学は、「知覚的信」に表されるがままの世界へと

(しげの とよたか・東洋大学)

間からのみ規定しようとしたがゆえに、「超反省」の方法を、

ある新たな活動空間を、

あくまで既知の固定された活動空

態としてのみ、語り出すことになったからである。「問い本来動的思惟である「問いかけ」の一旦停止された思惟

### 意 味 相

宮 原

表現の意味・知覚対象としての個体といった三層の存在次 解釈のみにとどまらず、 通じて、 と看做されてきたA 解釈に影響を受け、全く新たな角度から「志向性」を解明 元の区別にもかかわることとなろう。 れらの「ノエマ」論の検討と、 しようとする研究が出てきている。そこで、 現代アメリカでは、 論究は、 われわれ自身のノエマ解釈を探ろうと思う。 フッサール現象学の一概念である「ノエマ」 ・ギュルヴィッチのノエマ論の分析を D・フェレスダールの「ノエ 最終的には、 従来から正統的ノエマ解釈 イデア的対象・言語 以下では、そ マ その の

きは、

といったものが「意味」として捉えられているという点で

対象構成の際に付与される「モルフェー」・「形式」

とで活性化され、志向的モルフェーを持つこととなり、

ノエシスにより「意味」を付与されるこ

つの綜合的統一体が形成されるのである。ここで注目すべ

よれば、意識にとって対象が構成されるのは、

レーなる素材が、

かを述べておく。『イデーンⅠ』でのノエシス= ノエマ論 勇

者択一の源があると思われる。 マ解釈上の二つの立場、つまりゲシュタルトか意味かの二 このフォルム=意味という等置に、この発表で論ずるノエ と意味付与(Sinngebung)とが等置されているのである。 ある。つまり、謂わば志向的形成化(intentionale Formung

フ

サ ĺ V

ルでは「ノエマ」とはどのように規定されている

ルの「ノエマ」論の検討に入る前に、まず

スダ

1

感覚的

つ。このノエマ的意味は、知覚の場合では「知覚意味」となどの契機の他に、「核」として「ノエマ的意味」を内に持そのこと」を言う。ノエマは重層的構造を蔵し、存在性格ものそのもの」であり、判断においては「判断されたことノエマとは端的に言えば、知覚においては「知覚されたノエマとは端的に言えば、知覚においては「知覚された

呼ばれる。

いるのである。

によって把握される「意味」を、言語表現の「意味」に同るものである。それによって、彼は、知覚などの認識作用味」(Sinn)で解釈し、前者は後者の「一般化」であるとすマ解釈の特徴は、フッサールの「ノエマ」をフレーゲの「意次にフェレスダールのノエマ解釈を検討しよう。彼のノエ以上がフッサールのノエシス=ノエマ論の大枠である。以上がフッサールのノエシス=ノエマ論の大枠である。

化するのである。

Bedeutung)の概念の一般化である」。このテーゼの後半の フ ェレスダ その中で最も重要だと思われるのは、 すなわち「ノエマは内包的存在者であり、意味 フッサール レスダールは『フッサール そのまま『イデーンⅢ』に見出せる表現である。 1 ル はフッ のノエマ理論を十二のテーゼに要約してい サ 1 ル のノエマ論のこのような側面 の ノエマ概念』 次のテーゼであ なる論文

を指摘することで、

フッサールの「ノエマ」とフレーゲの

示対象」という三極構造の「一般化」・「類似物」と解してフェレスダールは、これをフレーゲの「固有名―意味―指―対象」という三極構造で入れ替える試みであると言える。ノエマ論は、ある意味では、「作用―対象」というブレンターノエマ論は、ある意味では、「作用―対象」というブレンター「意味」概念との著しい類似性を強調する。フッサールの

三項図式に対応しており、このトライコトミー といった三つの項を考えていた。この三項図式は、 デア的意味」・3「充実化する直観」/「思念された対象. して分析していた。すなわち、1「意味賦与作用」・2「イ において言語表現の理解を次の三つの要素からなるものと 張の要点を述べればこうなる。 裏付けを行っているのがH・ドレイファスである。 フッサールのテクストの詳細な検討を通じて、その解釈の ス ル 図式、つまり、1「表象」・2「意味」・3「指示対象」 ゲが『意味と指示対象について』において述べている三項 ファスの主張なのであるが、 0 がフレーゲから受け継いだものである。 フェレスダールの以上のようなノエマ解釈を受け継ぎ、 ノエマ理論の問題点を指摘しておく。(1)知覚のノエ フェ フッサー レスダールとドレイ ルは『論理学研究』 これがドレイ はフッサー フレー -ファ

射映論、

地」という内部構造を持つ「有機的統一体」を成し、「ひと に組織化された全体」であり、そのような全体としての「ノ 彼によれば「知覚された事物」とは、「射映的現出の体系的 題点に関連して、次にA・ギュルヴィッチのノエマ解釈に を媒介し、その志向的方向付けを限定するという機能 た〈ノエマ的意味〉は、 つの意味」を持つものである。そのような「意味」とは、 の部分として考えられている。その知覚ノエマ自体、「図と エマ的体系」に対して、「個別的な知覚ノエマ」がその体系 のノエマとは知覚されたゲシュタルトである」というもの。 触れてみたい。彼のノエマ解釈をひと言で述べれば、「知覚 たしうるのであろうか。 を限定していたように、 ゲの理論では「意味」は媒介項として、固有名の指示機能 を志向性一般の領域へと拡張できるのか。 別から学んだものなのか。③意味論的概念である「意味」 いう区別は、フレーゲの〈表象・「意味」・指示対象〉 言わば「受肉した意味」なのである。このようにギュ ゲにおけるように普遍性を有する概念などではな 以上の三点であるが、 普遍性を持つ「概念」とみなされ はたして志向的対象への方向 つまり、 特に(1) フ の区 の問 を果 v 1 付け

ノエマ論の二面から考えられている。

まず、射映論に関し 性は、

フッサールに

お

いては、

認識対象の同

察をして行く。 めたい。この問題は、 は立ち入らずに、 意味である」というテーゼに真向から対立するものである。 流 のであるが、知覚という志向作用において個体的 7 ル 一性がどのように保証されるのかという問題設定の下に考 論の三つの問題点の内、 ヴ さて、先に述べたフェレスダール=ドレイファスのノエ の ノエマ ィ ッ チのノエマ論は、 解釈のテーゼ、 第三の問題点に関して以下では考察を進 〈志向的方向付けの限定〉に関するも 第二のものについては、 フェレ つまり「知覚の スダール ノエマも概念的 II ドレ イファ

みられる

意味と解することができるのか。

(2)フッサ

1

ル に

〈意味賦与作用・イデア的「意味」・指示対象〉

るのである。 成され、それ よって、それらの多様はひとつの ても、まったくの混沌ではなく、認識主観の能動的 物が認識されるのである。 とつの連続体であり、その連続体を貫いて「同一なる」事 を成している。 知覚においては、様々な現出が連続的に進行し、「射映 ノエマ によって 物の現出とは、 論からみると、「知覚されたものそのもの」 〈個体的対象の同一 したがって、多様な現出と言っ 射映という構造を持ったひ 「綜合的統一体」へと形 性 が保証され

さらにつきつめれば「ノエマ的意味の中の規定可能なX」、 その「核」を形成する「ノエマ的意味」によってであり、 であるノエ つまり「あらゆる述語を捨象した純粋なX」という「中心 マが、 知覚されている対象へと関係するのは、

も言語的には「規定可能なる主語」として表現されうるも の述語の結合点、「担い手」という積極的側面があり、 的統一点」によってである。この「純粋なX」とは、 しか

対象の同一性が理解されよう。 以上の二系列の議論 の両方を視野に入れてはじめて知覚

のである。

の瞬間的アスペクトは個別的ノエマとされ、それに対して 先に触れたA・ギュルヴィッチのノエマ解釈では、 射映

ばならないのは、 係で考えられていると解せなくもない。ただ注意しなけれ アスペクトの体系とが、非独立的部分とその全体という関 のである。実は、 ノエマの体系とが マの体系」と同一視されている。 「対象そのもの」はそれらの個別的ノエマから成る「ノエ 完全に規定し尽くされることはないという点であ フッサールでも、 〈部分と全体〉の関係で考えられている 個体的対象は常に更なる規定が可能 つまり、個別的ノエマと 瞬間的アスペクトと、

背後に伴っていると言わねばならない。そもそも、

そのよ

結局、「全体」という理念であれ、抽象的な「X」であれ、 種の理念的存在者のように看做されているように思える。

われわれの知覚経験にも、常に同一性を設定する、しかも

「厳密なる同一性」を設定するという知の能動的働きが、

いう表現も、厳密に考えると抽象的響がする。

つまり、

うな同一性の設定という働きがなかったら、われわれの経

験自体が解体し、「無意味」なものとなってしまうであろう。

体」と解するほかはない。それゆえに、フッサールは個体 この対象自体の同一性を示唆している「規定可能なX」と 性を考慮して、 的対象の同一性を言い表すとき、未規定的な無限規定可能 そのものを、たとえかりに「全体」と捉えたとしても、 象の規定は原理的に無限に進行可能なのであるから、 う表現は、 ろ、「規定可能なX」という表現をするのである。 れはすでに述べたように、「到達不可能な理念」としての「全 なじまない。 諸々の現出の全体という言い方よりもむし 特に時間性を考慮にいれると、 さらに、

の第二章のB「ノエマと意味」を参照していただきたい。] さむ・愛知県立大学

ていないが、詳しくは拙著『現象学の再構築』(理想社刊)

[発表要旨という性格上、以上においては議論が尽くされ

る。

したがって、「完結性」という含みを持つ「全体」とい

### 冊 界 論 理

超越論的論理学のひとつの可能性について-

伊 藤 春 樹

ゼ かれた地平において、このテーゼそのものの正当性がどの 可能性がひらかれるだろうか。そして、この新しくきり拓 に導か フッ サー れて、 ルは論理の在処を意味と考えた。この根本テー フッサール的な超越論的論理学にどういう

省にあったとみなすことができる。 な論理そのものであった。そして、フッサールの超越論的 なわち形式論理学というかたちに定式化されている具体的 つど巧妙に理性批判を免れてきた形式論理を批判の俎上に 論理学の狙いは、この形式論理学にたいする超越論的な反 えられている論理学は、演繹的学問を導いている論理、す ように示されるだろうか。 .形式論理学と超越論的論理学』を見る限り、そこで考 つまり、 これまでその

こには、

式論理学的理性批判と呼ぶこともできる。 のせること、 フッサールにとって超越論的論理学とは、学問 その意味でフッサールの超越論的論理学を形 を可 能

それはまだ主題的には展開されていない。しかしながらそ することであった。『形式論理学と超越論的論理学』では、 あるいはまた受動的な構成のレベルにまで遡って解明

する諸々の概念や論理法則を超越論的主観性による能動

にたいする批判をてがかりにするもの。そして最後は経験 を可能ならしめている諸前提の解明を糸口とするもの。 示されていると見ることができる。ひとつは、形式論理学 超越論的論理学への道が大きくいって三つばかり 論理学の実証性ないしは実定性(Positivität)

うひとつは、

る。 発生論的解明の道をたどって展開されるべきだとフッ 理学の任務を全うしえない 印 性についていささか否定的たらざるをえない。 ような発生論的考察が彼の念頭にある超越論的論理学の 記述している。 な経験に遡ってその発生を解明し、 ば主語述語関係というような論理構造について、 るのか、 n くとも次の二点において、 辻褄を会わせているにすぎないでは 論理の発生とは、 極の姿だとすると、 間内部の形式にまで純化され理念化される様子を粘り強く ル自身は考えていたとおもわれる。 の真正な超越論的 この三つの道のうち、 てくるのかを問題とする発生論的探究という道である。 象をぬぐいきれ そこでフッサー 性 その一 からアプリオリな論理的構造がどのように構 端を けれども、 既存の論理形式を経験の内に逆投影し ないが、 ルは、 論理学が具体的にはどういう形態をと フッサール的な超越論的論理学の 『経験と判断』の内に窺うことができ なるほどそういう考察によって経験か 真正な超 そのような発生論は超越論 『経験と判断』で展開されて 論理的な形式、 その点は措くとしても、 のではなかろうか。 越論的: ない それが理念的な論理空 フッサールが信じる唯 か 論理学は三番目の 具体的には例え という素朴な 主語述語形 そこでいう 前述定的 すくな サ 成さ いる 的 可 究 1 て 能

式のようなものは、

0

実証的な学になりさがっ

たということは、

学問全体のな

らの 世界の構成を説明するためにフッ 問題にする。 理学の実定性批判を次に検討してみよう。 のではないか。 は、 ゆえ自由変更によって論理の発生を説明しようとすること の論理空間内部でのみ成立するものなのではない うに思われる。 の自由変更を全面的に、 の作用であるが、 るものが自由変更と呼ばれ 式を純粋に抽出しそれを理念的な論理形式として鍛えあげ 元に萌芽の形ですでに折り込まれている前学問的 という概念、 がその第一の難点である。 い 式論理学が実証科学の一つに身をやつしてし いものとして位置づ ても同様に説明できるとは到底考えられ 超越論的論理 発生を説明できるにしても、 説明すべき論理の効力をすでに前提してしまってい ないしは手続きにある。 形式論理学が他の実証的諸学とならぶひとつ フッ けれども、 フッサー への三つの道のうち、 けたの サールが還元の営みを終わることのな しかも無批判的に援用して 第二の難点は、 P そもそも自由変更とは、 ル ている。 は論理学の発生を問う際にこ この サー それ以外の論理 これは一 困難ゆ すなわれ ルが 一番目 用いる自由変更 理念的な論 ないこと。 えにであろう。 フ まっ 種の本質直観 ち K サ 法則 あげた論 か。 な論理形 経験の次 た現実を 1 いるよ ル ある種 それ は

かで論理学の占める位置が見失われてしまっているという 自己を る。

客観的なのだとみなしているわけだ。伝統的な論理学が素 学問たらしめているものを論理学の内部に認めることな ことだが、これは一方では、 理学もまた自己をなにか客観的な世界にかかわるがゆえに 素朴な前提をともにしているということでもある。 そして他方では、 く、素朴に自己の客観性を前提しているということである。 当の形式論理学自身があろうことかその 論理学以外の学問が、 形式論

界が客観的に存在するとはどういう事態なのか。これらの るのと同様に、 るからである。 そもそも世界が存在するとはどういうことなのか、世 無反省に前提されている。いったい世界とは何 論理学も世界の構造に関する学だという考 物理学が世界の本質構造を探究する学であ なの

朴なのは、それが論理学の世界連関性を素朴に前提してい

このような一見すると相矛盾したふたつの側面をもってい 理の本質規定として肯定されている。論理の世界連関性は 論理学の素朴さを示すものとして否定され、 は世界の本質構造であるという同じ命題が一方では伝統的 フッサールは論理を世界の論理として展開している。 他方では、

論理学の世界連関性を一方で糾弾しながらも、 いが全く没却されていることが問題なのである。

他方で

にも還元できない独自の在り方をしている。つぎに意味は、

論理

だ。 を成立させる枠組みが分かち難く織り込まれてい るべきは、この点である。 にみえるのは、 超越論的次元の解明をまたねばならないと考えていたよう て世界自体は一種の統制的理念にほかならない。そのよう いえよう。 論理学の世界連関性が矛盾した二つの側面をもつよう そしてフッサールは、この二つの側面を解明するには フッサールの洞察のうちでわれわれがひきうけ 世界の存在を素朴に前提するからであると 世界には客観的認識および論述 、 る。

もつ。まず、意味は物理的なものにも、また心理的なもの である。 るのである。 なものとして世界は論理によってその構造を決定されてい 本テーゼに従って意味の本性からそれを考えようというの では論理そのものはどのように問われるべきか。 論理は意味であるという命題はいくつかの意味を 件の

意味は精神的な働きの志向的対象としてのみ存立してい 形で独立に存在しうるものではない。フッサールによれば、 性格と呼ぼう。 とみなされる。 している。この場合には、 固有の意味空間とでもいうような構造をもって独自に存立 自律的であるとはいえ、 以上における意味の在り方を意味の自律的 論理法則はこの意味空間 第三の領域という !の構造

そのつど外から再構成されたものであるにもかかわらず、 のつどあらたに再解釈されねばならない。しかも意味は、 理解の働きから独立には存立しえないとなれば、 味の理解から独立には存立できないわけである。 称して、意味の精神的性格と呼ぶことにしよう。 めすということ、この二点である。 うひとつは、<br />
意味はその精神主体の内面において自己をし しないところでは意味もまた存立しえないということ。 のことが語られてい る。これが、 つの含意だ。ここには意味的形象の存在性格について二つ 論理が意味であるといわれるときのもうひと る。 ひとつは、 このふたつの 精神のはたらきが存在 そして、 意味はそ 意味は意 側面を総

ぶ過程で形成されるのだと考える規約主義に全面的に依拠される。論理法則に関する洞察力は、われわれが言葉を学また論理を論理定項の言語規則に還元する規約主義も批判的であるにしても決して自体的に存在するわけではない。合論理にたいする実在論的見方が批判される。意味は自律の立場に固執することの否定となる。まず、いうまでもない。過程の在処を意味とみなすことは、さしあたりは何らか論理の在処を意味とみなすことは、さしあたりは何らか

味の再帰的(recursive)性格と呼んでおきたい。

るかのように、あたかも、すで

すでにおのれの本質が残るくまなく現出してい

自己の何たるかを自ら語り出す。

これを意

理は、 精神性と再帰性をもった何か得体の知れないものとして見 論理学から独立には存在できないような何かである。 式論理学と不即不離のものであるならば、それは数学とと 警戒心は論理の本質を見誤らせることになろう。 例えば、数学を展開できるに充分なだけの言語を学ぶ限 を意味の次元のものとして捉えるとは、 もに進化してきたと解するのも、 われわれの洞察に還元しつくすことはできない。 理はわれわれの洞察から離れては存在しえないにしても、 側面をもっているのである。 論理を学ぶ限りで論理を学ぶと主張するのにひとしい。 で論理を学ぶのだといわざるをえない。しかしこれでは、 言語を学ぶ過程で論理を学ぶという立場を徹底するに として必要な形式的意味をもつという保証 体的な内容をもった文のなかで用いられていて、 することはできない。なぜなら日常言語における言葉は具 面では演繹体系に組み込まれており、 論理は一面 われわれの直観のもとにあるとしか言えないような 「でわれ われの直観とむすびついており、 意味と直観にたいする過度の また可能であろうか それを、 また一面では形式 は ない 一面で論 論理定項 自律性と 論理が形 からだ。 また 50 は、

(いとう はるき・東北学院大学)

直し、

かつ見守ることにほかならない。

### 感

低無しの無意味さ

た無意味さだけを無意味さだと考えるとすれば、それは大 てはじめて無意味さもあるというわけだ。しかし、そうし とし、意味に従属するものであるように見える。意味があっ ければ現れようのないものとして、あくまでも意味を前提 現れかたを見るかぎりでは、無意味さは意味の枠組みがな から締め出されるものとして現れる。 味なコンテクストのなかで、それから食み出すもの、 意味さについてである。無意味さは、 意味について語るつもりはない。 私が語りたいのは、 そうした無意味さの 通常、 何らかの有意 それ

そ、

破られる危険に曝されているのだ。

から逃れるものがつねにあり、意味の枠組みはつねに打ち か。けっして有意味化できない無意味さが底にあるからこ いうよりはむしろ意味が無意味さに従属するのではない のでしかない。だとすれば、無意味さが意味に従属すると われわれが拵らえあげている意味の秩序は、いわゆるノモ われわれがこの世界に当てがおうとする意味の枠組み かつ消えかつ結ぶような脆弱さを抱え込んだも

魚

住

スとして、

した純粋な無意味さの現れである。私は、そうした無意味 るようなそうした純粋な無意味さは、いったいどのような かたちで現れるのだろうか。 しかし、 意味に従属するのではなく逆に意味を従属させ 私が問題にしたいのは、

対化することになるからだ。そんな馬鹿げたことはない。

なぜなら、無意味さを意味に従属させる われわれが拵らえあげた意味の秩序を絶

そうした考えは、 変な誤りである。 なさの端的な現れである。 分からぬままに翻弄するという感情に付き纏う得体の 化してしまうのである。 する」のであり、 イデッガーが語っているように、 るものも何もないままに宙吊りにしてしまう。 この「無」 らぬままにあてどのない不安に翻弄されるのだが、そのと 不安に襲われたときには、 世界の繋がりの暗い 搔き消えてしまうだろう。こうした感情の非合理性こそ、 虜になるのであって、 たりする。 の 情のありかたの わば理性によって合理化することのできないわれわれと たいっさいの意味を 不安は、 そのことを端的に示すのが、 訳も分からずに不安に取り憑かれたり悲しみに襲われ 正体が分からないからこそ、 のなか われわれを脅かすものが何処にもないという うも なかに求めた 不安は、 にすべてを溶かし去り、 根底を指し示しているのでは の 正体が分かってしまえば、 の得体の知れなさである。 不安の「無」は、 無」の それは、 われわれは何が不安なのか分か われわれが世界の上に投げ掛け 100 な まさに「不安は無を開示 不安という感情 私がここで問題 感情というかたちでわ かにことごとく無意味 われわれは感情の われわれを訳の われわれをすが つまり、 感情など である。 な わ に かろう n L 知れ われ た

> る。 れわれに示される世界の無意味さの端的な現れなのであ

さの現れ

たをわれ

わ

n

の感情のありかた、

特に不安という感

爆発は、 うのも、 うなかたちで不可能にしてしまうものだ。 世界の意味の秩序が寸断され解体される無意味さの 意味さの葛藤は、 空虚なものに終わないのも、 い とかパッシオ(passio)と呼ばれてきた感情の受動性だ。 いうことになろう。 とるかぎりでのことだからである。 によってそれらのものが グマティックなものであるし、 るわれわれの営為を支えてくれるものではないのか。 で不可能とされてしまう行為こそ世界を意味づけようとす の能動性の対極にあるものだ。 れる」のである。 れわれは感情に「襲われる」のであり、 表しているのである。 った感情の爆発はわれわれの行為をどうしようもな ところで、 さまざまなものに当てがわれる意味の基層は 行為と感情の葛藤を表していると同時 ここで問題になるのは、 そうした感情の受動性はわれ 同時にわれわれの行為と感情の葛藤だと 泣い われわ たり叫んだりするといっ われわれが力づくでする行為 れの思うがままの われわれが施す意味づけが 泣いたり叫んだりすると だとすれば、 古来 感情に ところが、 パ ۲ われ べ ス た感情の かたちを 取り憑か 意味と無 行為的 の行為 プラ

ある。 ようにして現れ、「現象」となるのかということである。こ ことを語っているだけだ。問題はそうした無意味さがどの のがあると言ってみたところで、それだけでは当たり前の らだ。けっして有意味化されないような無意味さというも ての感情のありかたをあるがままに記述することにあるか り、また無意味さがそうしたかたちで現れてくる場面とし のもっとも純粋な現れをあるがままに記述することにあ 象学的方法を要求することになる。私の関心は、無意味さ の問いこそ、現象学的方法がここで必要である真の理由で こうしてみると、私の無意味さへの問いは、必然的に現

だとすれば、そんなものは糞食らえである。 のは、無意味さを有意味化しようとする試みにすぎない。 はないのだから――。 だけであって、無意味さの意味を求めようとしているので い。私は無意味さを無意味さとして現象学的に記述したい 私が述べようとしていることは、それ以上のものではな 無意味さの意味を求めるなどという

> (世界思想社、 昭和六二年)に同一の表題で収録されている。

( うおずみ

よういち・京都市立芸術大学)

参照されたい。

付記

この発表に大幅に加筆したものが、

丸山高司他編『知の理論の現在

137

感

情

# 現象学的還元におけるデカルト的動機

枾 也

フ ッサール現象学が、その成立以来、 経験対象とその与

(序)

象学的還元の方法を確立したことは、周知のことであろう。 保し、これを単なる心理学的反省から区別するために、現 心に導かれ、また、この相関への認識論的反省の権利を確 えられ方の相関関係の本質を解明しようとする認識論的関 示された点を明らかにすること、またこの動機のその後の

底から支えたのが、表題に掲げたデカルト的動機であった。 ぐために導入されたわけだが、実は、この方法の形成を根

ここに言うデカルト的動機とは、反省を通じて絶対不可

つまり、現象学的還元は、心理学主義へのメタバシスを防

批判検討する中で受け取った動機であると考えられるが、 機であり、これは、フッサールが、デカルトの懐疑考察を 疑な明証地盤を求め、そこに定位していこうとする思考動 方法的に確立され、超越論的主観性の品位(Dignität)が証 本発表の目的は、まさにこの動機のもとで現象学的還元が

思想におけるデカルト主義については、それが『第一哲学 行方を最晩年の『危機』書のうちに探ることにある。還元 カルト的道が自己批判された『危機』書においてさえ、 ベームやラントグレーベ以来の通説であるが、しかし、デ 講義を境にして、次第に背景に退いていった、とするのが

原 哲

の叙述を詳細に検討すれば、デカルト的動機は還元を本質

この動機が還元思想の根底に生きていることを示すことに される世界無化の試みであった点を、『イデーンⅠ』におい 品位を明証にもたらすものが、まさにこの動機によってな ず現象学的還元の方法的確立がデカルト的動機によって為 よって、還元思想におけるデカルトの位置を見極めたい。 て確認し、そして最後に、最晩年の『危機』書においても、 て概観、次に、還元によって開示される超越論的主観性の された事情を、 されうるように思われる。 超越論的現象学に至る決定的契機として指摘 一九〇六/〇七年冬学期の講義草稿に即し 従って、本発表においては、

うなものとして解釈さるべきであるのかも、

同時に示され

う明証性格が、絶対不可疑というよりも、むしろ、どのよ 最晩年まで付与しつづけた「必当然的 (apodiktisch)」とい そうした中で、また、

フッサール自身が超越論的主観性に

が現象学的還元なのである。

以上の歩みにはデカルト的な考え方が色濃く反映してい

るはずである。

れたとされる一九〇六/〇七年の講義 の序論」においては、現象学的還元は、 現象学的還元が現象学の方法として初めて表立って語ら 「論理学と認識論へ 認識論を実現すべ

以下のようにして導入された。

重

む自然への超越的関係が遮断されねばならぬ。まさにこれ いるから、認識論の地盤とする為には、さらに、そこに潜 されて、 批判を経ていない全ての自然的な諸認識・諸学問は絶対 カルト的コギタチオは、記述的心理学の次元にとどまって にエポケーされ、次いでデカルトの懐疑考察が引合いに出 まず認識論においては認識一般が問題になる以上、 絶対確実な反省現象が確保される。しかしこのデ

断として、まさにデカルト的な思考動機の批判的かつ徹底 カル る。 カルトは批判されるが、そこには、先に規定したような「デ なるほどコギタチオの心理学的性格等の点で歴史的デ デカルト的コギタチオになおも潜む可疑的超越物の遮 ト的動機」が、はっきりと認められる。現象学的還元

的遂行だったと考えられるのである。

○八年頃には超越論的主観性と呼ばれるようになるが、そ ところで、 現象学的還元によって得られた領圏は、 一九

認識

識が、 もに、 品位において、 な(irreal)超越論的主観性として、発見された。 て、 デカルト的な道であったが、その中で、 味し、その延長線上で世界無化を試みる、 は、『イデー れがふさわしい品位において直観的明証にもたらされたの 世界に対する意識の原理的先行性が明らかにな 超越論的現象学と心理学との相違も、 ンⅠ』の還元の道においてであった。 まさに意識

のである。 心理学的意識からはっきり区別された「非実在性」という 的動機に支えられたこの試みによって、超越論的主観性が、 世界との普遍的相関の発見に基づく世界無化の試みによっ 意識体験への反省によって内在と超越の明証を批判的に吟 世界の前提としてそれを志向的に構成する非実在的 初めて直観的明証にもたらされ、それとと というきわめて 明確になった この道 デカルト ŋ 運関と 意

> に関わるだけなら、 るのだ」と答えよう。 しかし、以上の解釈にはまだ問題が残っている。 記述的心理学も同様だからである。 実際、 単に意識と世界との相関関係 この還

らにその全体が絶対不可疑であるかどうかの吟味がなされ 実在的な超越論的主観性が発見・開示されたとしても、 的動機に支えられている以上、 元の道が絶対不可疑な明証地盤を求めようとするデカ 世界無化の試みによって z 非 ŀ

実在的な超越論的主観性が開示されえた」という事実を認 ト的動機に支えられた世界無化の試みによって初めて、 絶対不可疑であることが証示されなかったにせよ、 デカ

的」という語の第一義が、

非実在性にあるならば、「たとえ

しかし、「超越論

後の『第一哲学』において顕在化する)。

なければならないはずだからである(実際、この問題は

8 書における必当然性概念の扱いは、この事実をそのまま認 めることが重要であろう。 ていく方向に向かっていると考えられるからである。 実際、 後述するように、

人

人間の意識をも含めた実 それによって世界全体

在的世界の全体に原理的に先行し、 元によって開示される主観性が、

のうちで志向的

らこそ、

意識と世界との相関関係も根源的に解明されう

に構成しうるような非実在的

な場だ

最

い 間

のか。

一の意識と世界との相関関係に関わる」ということではな しかし、「超越論的」の第一義は、非実在性ではなく、

予想されるこの疑問に対しては、

我々は、

短所が指摘されたが、これは、 砂年の 『危機』 書に お V 7 フ は、 ッ デ サ 1 カ ル ル がデ ŀ ·的道 カ ル の大きな ŀ ·的動

ば、 ルト 界との相関関係を反省しつつ、世界無化の想定を伴うデカ る。 行し世界を己れのうちで構成する脱世界化した[非実在的 する中で、まさにデカルト的動機のもとで、 機から離反したことを意味するのだろうか。 自我を発見している。 的エポケーを行い、かくして、全存在者に原理的に先 フッサールはそこで、 『危機』書の目的論的歴史省察を詳細に検討するなら しかも、この自我に立ち帰るデ 歴史的デカルトを批判的に考察 意識経 断じて否であ 一験と世

この動機は失われるどころか、歴史を貫く超越論的動機と 越論的主観性はデカルト的動機のもとで発見されており、 うとしているのである。従って、『危機』書においても、 危機 捉え直され受け継がれていると言わねばならな 超

カルト以来の動機を「超越論的動機」と規定し、

自らの現

この超越論的動機の真の実現として、位置づけよ

ラ るものではない。むしろ『危機』書の新しい道においても、 欠いたまま一挙に超越論的エゴに至ってしまう点に向けら 、間的主観性と超越論的主観性とを混同する真に重大なパ ŀ クスを解決する最終部分では、 的道がデカルト的エポケーによって、 書におけるデカルト それ は、 デカ ルト 的エポ 的道への批判は、 根元自我を飛び越えて ケー の廃棄を意味す 先行的解明を 主に、

> 性の品位を示すためには、 相互主観性へと導くそれまでの素朴なエ ト的なエポケーへと改造される。 デカルト的エポケー 非実在的な超越論的主観 ポ ケー がどうして デ カ

も必要なのである。 ポ

ケー

・によっ

て開示された脱世界的・非実在的な主観性が、『危機』書においては、また、デカルト的エ 遡って問おうとすることが無意味であるような明証領圏」 然性の失われることのない真の意味」として見定められて してそれが、歴史的省察を通じて、 という意味で、そのまま「必当然的」と言われている。 デカルト以来の「必当 ーそ の背後に

### 

いるように思われるのである。

るのだろうか。 が明らかになった。 機が本質的なものとして、 以上で、 フッサー しかし、このことは一体なにを意味す ル の還元思想のうちに、 最晩年まで生き続けてきたこと デ カ 卜的

当のありさまを、 意味として存在させ妥当させている世界の、 フッサー 自らの責任において辿り直し証示しよう ル の超越論的現象学の営みとは、 その意味と妥 自らが

たのである。 ればならぬ、と繰り返し語った理由も、まさにそこにあっ 者たる者「一生に一度は」徹底的に懐疑を遂行してみなけ 外にあるまい。フッサールが、デカルトに言及して、哲学 意味を与えていることに気付くところからだと、答える以 実際に世界無化の試みを遂行し、己れの意識こそが世界に 責任の哲学の所以を問うならば、デカルト的動機によって とする努力であり、それが世界の「構成」の名で語られて いることの本質的な意味であった。 しかし、そうした自己

いても、 て不可欠なものである。だからこそそれは、 成」の営みを可能にするものとして、超越論的現象学にとっ デカルト的動機は、世界に対する態度の変更を促し 本質的な契機として最晩年まで生き続けたのであ 、さかきばら 還元思想にお

てつや・東京大学)

る。

143

### 記 号 か 現

真

司

たがって以上のような問題設定は、現象学の構想とともに に位置づけていた。これら二つの異質な学問領野に共通し 論理学的、 自己の探究方法の総体を「現象学」と名指した以降も維持 中立的探求領野を築くこと、これこそ、 ッ 深化された課題であったことは言うまでもな サー ルは、 あるいは数学的領野と、 処女作以降一貫して、自己の問題設定を、 心理学的領野との接点 フッサールが

> 表の中心であった。 化することによって成立した、 構造的主題化は、記号的表現の構造を作用の構造へと一 サールの足取りを追認し、 記号的表現の考察から、 まず『算術の哲学』の周辺の事情はどうであったか、 志向性の主題化へと向 フッサールによる志向的体験 という点を示すことが本発 かっ たフ

る数概念の心理学的生成過程を詳細に説いた。 配的であった信念から出発し、 は「基数」でなければならない、という当時の数学界で支 ていたときのフッサールは、 いう点の整理が出発点であった。教授資格取得論文を書 の前提に基づいて、 数学の基礎をなす最終的単位 抽象化 『算術の哲学』第一巻第 (集合的結合) しかしその によ

当時のフッサールの関心の所在を整理して、言語を含めた

学に由来する構想が何故現象学に結びつきうるのかという

あるいはより具体的に言えば、

処女作構想

でも、

同 様 いるのではないか、という想定がなされて当然である。

最初期の数学上の研究に端を発して

生じたものではなく、

あれ、 既に 1890 年 2 月のシュトウンプフ宛書簡で表明していた。 研究の根拠としてはならず、 それらの多様な種類の「数」には共通した概念的基盤をも デル間の)関係を考察すべきである、という結論にフッサー 味付与)によって成立する諸体系間の(今日的にいえばモ 号体系に還元して、その記号体系に対する多様な解釈 はや指摘できないこと、 つまり考察範囲を自然数から複素数にまで拡張したとき、 大前提が全く維持しえぬものであることを、 ま述べたことに、 形式的意味論を先取りする先見性がここに存している)。 それはモデル理論の守備範囲に属するのであって、 定的多樣体」 する他ないだろう。 その解釈の枠組み 域の拡大という「存在論的」問題ではなく、形式的言語と ルは『算術の哲学』出版以前に達していたのである。 「数概念の拡張問題」とよばれていたものは、 るわけであるが、 を第二部が批判するという同書の特異な構成も由来して なんらかの特定の領域に限定された数概念を数学的 の理論と呼ぶことになるが、今日的に言えば 基数概念に立脚した『算術の哲学』第 (モデル)の拡張という考察様式に帰着 この考察様式を後にフッサール その際の批判の眼目もまた数表象の記 したがって基数であれ、 一度それらを全く無意味な記 実質的な領 複素数で 現代の は (実際 確 (意

> 号的性格の強調にあった。 とよび、そこに自己の中心的課題を見出したのである。 でその基礎づけの役割を負うものをフッサールは「記号論\_ 部での基礎づけにも懐疑的にならざるを得なかった。 礎づけという試みの無効性に気づきながら、 ではなかったので、 題」に対して提起した理論的基礎づけは決して十分なも 釈との意味論的連関を念頭に置きながら、 を意味するのではなく、一方で形式的な記号体系とその てそれは記号的認識の起源を探る発生的探求であるが、 言っていい方向を目指していたことがわかる。 の記号論の内実を調べてみると、 かしこのことは教授資格取得論文の立場に逆戻りすること 他方、 当時の数学者 フッサールは一方では数の心理学的基 (例えばハンケル)が その大部分が心理学的と 他方で記号的認 他方で数学内 「数の拡張問 一言で言

そこ

受け取るならば、 能の了解にも関わる射程の広さをもっていることは明らか るものではなく、 である しかし記号的認識の起源の探求の試みをそれ自体とし (勿論 意味論的形式性において捉らえられた言語 もはやそれは数学的記号操作に限定され あらゆる記号的表象、 さらに は 言語 7

のもとでなされた再出発なのである。

識の起源を心理学的に探求するという極めて整合的

フッサー

ル

は

するとともに、なぜフッサールが『算術の哲学』第一巻第デーンI』の或る脚注におけるフッサールの証言を裏打ちの問題を感性的所与性の側から追及していた、という『イに重点があるが)。それは、90年代初頭から表現および意味

刊が要求する問題の領野は、純粋な意味での数学的枠組みする解答も提供してくれる。なぜなら『算術の哲学』の続そこにとどまることができなかったのか、という疑問に対二部以降に示された洞察の正当性を自覚しながら、しかしするとともに、なぜフッサールが『算術の哲学』第一巻第するとともに、なぜフッサールが『算術の哲学』第一巻第

『算術の哲学』は一時中断されたのである。ることのない包括的な視野に立つ必要があったからこそチーフの積極的特質のために、数学的問題設定に限定されたのではなく、全く逆に初期の数学的研究に由来するモ

る。

的な欠陥という消極的な理由のためにその続刊が放棄され

にはもはや収り切れない多様性と根源性に達していたから

したがってよく想定されているように、心理主義

である。

が、直観的に与えられていない事柄を表わすという作用構の内側から捉らえようとすることにあった。直観的所与性つまり自己とは異なるものを示すという機能を、表象作用していた。当時のフッサールの関心は、記号の表示機能、始めから作用構造の中心に或る二元性を導入することに存始めから作用構造の中心に或る二元性を導入することに存

原型となったことは、その二元的構造を述べている当の論 構造を規定しようとする試みが、後の現象学的体験記 いる。 般の可 造は、 と非直観的契機との二元的構造によって、 徹底化したものであるといえよう。 明らかにこのことは、 Repräsentation と呼ばれ、この構造の解明が 〝能性の解明に他ならないと 1894 年 「記号論」の課題を作用論的 さらにこの直観的契機 'n 純粋意識 論文は 認識 0 述の

は記号表現の表示機能の探求から引き出していたわけであ 実的な層と、志向的、 体験の構造を形成する二つの層、 立っていることからも判明する。 形で引用されていて、いわゆる「統握図式」の正当化 文の箇所が (あるいはヒュレーとモルフェーの区別) 『論理学研究』第五研究にほとんどそのまま あるいは非実的な層との根本的区別 大まかに言って、 つまり感覚的、 を フッサー ある 志向 は

学が、 味論が語るような言語の基本構造と、 かゝ なるかもしれない。 れ得なければ、 ったということを、 以上の事は、 記号表現の表示機能から出発して志向性 現象学の原理的次元とより一層結び 単なる一つのエピソードにすぎない しかしそうではない。フッサー 別の角度から見るならば、 直観を含めた作用 0 が探求に 形式的意 ル 現象

あろう(発表では十分触れられなかったが、有意味性のリ 用面での条件を呈示していたことには異論の余地がないで あった、ということを含意している。『論理学研究』、とく 基本構造を可能なかぎり接近させることに現象学の課題が 進めたという点に現象学の包括性があるのである。 論をも包摂しうるような構造において、意識領野の探求を 象的に見るならば極めて当然なのであり、 サールの志向性(質料概念)の規定に、フレーゲの意味論 階層性等を同書は十分に主題化している)。したがってフッ カーシブな規定、それに対する充足条件の規定、概念間 にその第六研究が論理学的基礎概念が充足されるための作 の根本概念(真理値の概念)が反映しているとしても、事 フレーゲの意味

理学的領野との統一的連関を目指すという現象学固有の課 だった。そしてそのような構想を、数学的枠組みから解放 題と通常見做されているものは、 ることによって、現象学的問題設定が成立した、 して、志向性という、より包括的な枠組みにおいて追及す は記号の表示機能を表象作用の構造へと内在化すること れる数学的活動の起源を心理学的に解明すること、さらに るものであり、当時の構想の核心は記号体系として表わさ 繰り返すならば、論理学的、あるいは数学的領野と、 初期の数学研究に由来す と言いら

(みかみ

しんじ・東京大学)

## 初期フッサールにおける"Vorstellung" 概念の一考察

宮田幸

ことを論証したい。ルのテキストを誤って解釈している。私はまず第一にそのしたが、残念ながらその重要な論点において、彼はフッサーしたというフェレスダル以来の通説を、モハンティは論駁フッサールがフレーゲの批判を契機に心理主義から脱却

1

味論に、フレーゲとは独立に到達した。私は次にこのこと諸研究において、1901 年の『論理学研究』で公表される意の決定的相違を看過しており、フッサールは 1893~4 年のしかしフェレスダル説もフレーゲとフッサールの意味論

を論証したい。

の哲学への批評』における批判の最大の論点はフッサール・モハンティは、フレーゲの 1894 年の『フッサールの算術

によって、フェレスダル説を論駁しようとした。確かに批評』において既にこの区別をなしていたことを示すことフッサールが 1891 年の『シュレーダーの論理算術講義への(対象)"の区別をしていないということだと考え、実はが"Vorstellung(表象)"と"Sinn(意味)"と"Gegenstandが"Vorstellung(表象)"と

名辞の Bedeutung(意味)と名辞によって命名された『シュレーダー批評』のなかに「著者(シュレーダー)は

Gegenstand の Vorstellung を同一視している」という一文があり、フッサールが意味と Vorstellung を区別していたというモハンティの「Vorstellung の主観性と意味の客観の文はモハンティの「Vorstellung の主観性と意味の客観の文はモハンティの「Vorstellung の主観性と意味の客観的、意味=客観的という定義をしたが、フッサールにも正当化するものではない。フレーゲは Vorstellung =主も正当化するものではない。フレーゲは Vorstellung =主も正当化するものではない。フレーゲは Vorstellung =主制的という定義は見あたらない。むしろ割時のフッサールは Vorstellung を Begriff(概念)、当時のフッサールは Vorstellung を Begriff(概念)、

2

るからだ。

と Begriff、Vorstellen (表象作用) と Denken (思考作用)という定義を述べ、「(フッサールにおいては)Vorstellung =主観的、Sinn, Gedanke (思想)=客観的てみると、まず彼はフッサールが『算術の哲学』においてみると、まず彼はフッサールが『算術の哲学』において次にフレーゲの『フッサール批評』の意味論的意義を見

じ、Denken という作用によって客観的な Gedanke が把握 Vorstellen という作用によって主観的な Vorstellung が生 観的、Sinn, Gedanke =客観的という考えに対して、 る。またフレーゲの批判の第2点である Vorstellung =主 Vorstellung という用語の多義性については自覚され ない。しかし1893~4年の著作、 響を与えたかは当時のテキストには明確には述べられて 的な区別であり、認識論的にもあまりにも素朴な考えであ されるということになるが、この考えは心理学的にも恣意 であると考えたと思われる。なぜならフレーゲの説明では、 サールはフレーゲの考えは正しくても、その説明は不十分 の区別が消えている。」と批判する。このようなフレ 『フッサール批評』が、 フッサールに対してどのような影 遺稿を見ると、 I フッ ってい

で、パラギーがフッサールの意味論の特徴として、作用のうなものではない。フッサールは 1903 年の『パラギー批評』世学研究』におけるフッサールの意味論の特徴とはそのよいろことだけを考えるならば、フレーゲによる意味の客ということだけを考えるならば、フレーゲによる意味の客ということだけを考えるならば、フレーゲによる意味の客観性フッサールの意味論の特徴としてイデア的意味の客観性

用」を区別すべきであり、この3つの区別はボルツァーノバー Bedeutung, Bedeutungmoment(意味要素)とを、記述的ー心理学的な Sinnmoment(意味要素)とを、と、記述的ー心理学的な Sinnmoment(まり一般的には作用の Materie(質料))とを区別すべきであり、したがって用の Materie(質料))とを区別すべきであり、したがって用の Materie(質料))とを区別すべきであり、したがって用の Materie(質料))とを区別すべきであり、としての Sinn と、記述的ー心理学的な Sinnmoment, Bedeuten の十分な作用)を区別すべきであり、この3つの区別はボルツァーノバーの作用の Materie(質料))とを区別すべきであるととであると、記述的は、この3つの区別はボルツァーノールによって対象となる。

フッサールがこの問題を集中的に考えたのは 1893~4 年 Sinn, Gedanke とを区別しただけであるが、スペチエスと 要素が含まれていると考えていたのである。この客観的イデア的意味と作用内の意味要素との関係は、スペチエスと 要素が含まれていると考えていたのである。この客観的イ すなわちフレーゲは単に主観的な Vorstellung と客観的 にも欠けていたと述べている。

なものであるという心理学的解釈がなされている。 学研究』における意味要素と似た考えが現れている。しか学研究』における意味要素と似た考えが現れている。しからまだそこでは Intention の統一が dispositional (傾向的) しまだそこでは Intention の統一が dispositional (傾向的) であの同一性を支える ideell (理念的) な方向性を持った統 る。またこのころの断片には異なった諸作用の中にあって

書かれたと推定される『表象された対象の同一性』というれるのは、1894 年の『志向的対象』ならびにほぼ同時期に的に見た客観的 identisch (同一的) な意味との区別が見ら作用の中にある gleich(同等)な意味要素とそれをイデア

別された ideal な内容、 とも言われている。すなわち作用の中で心理学的内容と区 を区別し、個々の Vorstellung は心理学的に同一的要素を うのである。 対象の志向の同一性を把握する場合の同定連関を示すと言 いる。またその ideal な内容は客観的内容とも作用の本質 れが志向の同一 なんら共通にもたないのに対して、ideal な内容は、 (表象作用)の ideal(イデア的)な内容と心理学的内容と ここに『論理学研究』における作用の中 を把握するときの同定連関を示すと述 あるいは客観的内容は、わ n われ わ れが

断片である。これらの中でフッサールは Vorstellungsak

る意味要素と同じ考えが現れたと見ることができる。

習慣すなわち時間的持続性として心理学的に解釈されてい

である。

聲で、Begriff の反復における同一性ということが、1893 年の『直観と Reraesentation(代表象)』と

味要素であるが、それは real には Gleichheit(同等性)しては時間的にも心理学的な内容においても異なっているということは、ideal な考察であって、それはまた real(実ということは、ideal な考察であって、それはまた real(実ということは、ideal な考察であって、それはまた real(実在的) には gleich であると述べている。そしてこの「同じ対象を在的)には gleich であると述べている。ということにがのにはいても異なっているということは『志向された対象の同一性』という断片でも、二つのととは『志向された対象の同一性』という断片でも、二つのとは『志向された対象の同一性』という断片でも、二つの Vorstellung が同一の対象を表象する場合、作用とこのことは『志向された対象の同一性』という断片でも、二つの Vorstellung が同一の対象を表象する場合、作用と

付記 この口頭発表は後に『新潟短期大学社会科学論集のである。 1893~4年の一連の研究の中で的客観的内容については、1893~4年の一連の研究の中で

はそれを参照されたい。 第23号』に同名の論文として発表されているので、詳しく付記 この口頭発表は後に『新潟短期大学社会科学論集

(みやた こういち・新潟短期大学)

praesentationと直観の間においてどのような役割を果たは意味の客観性ではなく、客観的意味が主観性の中で、Re-根拠もないことがわかる。フッサールにとって大事なこと性についての着想をえたというフェレスダル説は全く何のならば、フッサールがフレーゲの影響によって意味の客観このような 1894 年のフッサールの研究段階を見てみる萠芽的思索に到達していたことが確認できる。

片は示唆している。すなわち 1894 年にはフッサールがイデを持つというようにフッサールが考えていたことをこの断

ア的意味と、作用の中にある意味要素との区別についての

か持たず、ideal な考察においてのみ Identitaet (同一性)

しているかを究明することであり、作用の中にあるイデア

## 科学と生活世界

安彦一恵

るべきかたちを提示してみたい。題点を指摘しつつ、我々としての〈科学の基礎づけ〉のあ生活世界的基礎づけ〉論をテーマとして取り上げ、その問以下、E・フッサールの『危機』論文における〈科学の

1

いは〈意味理解〉〉として理論を理論の発生の場である生活化〉の問題を扱う考え方と、b) いわば〈意味づけ〉(ある証」)としての生活世界に fundieren させる、という〈正当tismus の立場から)科学の経験的理論を確実なもの(「明to フッサールのこの論には、a) 真理の問題として(Cer-フッサールのこの論には、a) 真理の問題として(Cer-

見ることができる。しかしまた他方、この〈正当化〉の考ルでは生活世界的明証への基底づけとして説かれているとされているが、この経験的検証に相当するものがフッサーされているができる。理論の正当化に関する標準的考え方では、世界に関連づける、という考え方とが混在していると言う

日本現象学会編『現象学年報4』1988

別個のものとして了解しなけ

ればならないと考える。(フッサールでは更に「超越論的主

のであると見る。というか、

というかたちで生活世界に関連づけるという考え方が示さ

て科学理論を、その生にとっての意味を再び明らかにするえ方と共にフッサールには、科学の「危機」への処方とし

れている。我々は、この二つの考え方は相対的に別個のも

問題である次元は本稿では考慮の外に置く。)観性」への還元が説かれているが、この、それ自身一つの

2

活世界」(y)である、とひとまず言える。b)の〈意味づけ〉において問題となるのは「最広義での生レスゲスの表現で言えば「狭義での生活世界」(x)であり、義的であるが、a)の〈正当化〉において問題となるのはクまく言われるようにフッサールの「生活世界」概念は多

3

構造をもつとしつつ、この「アプリオリな構造」へと理論観的―相対的」であるにもかかわらず、それなりの普遍的界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっ界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっ界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっ界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっ界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっ界の根源的明証性に立ち帰って関連づけられることによっまが表現がある。

プリオリが(その時々において、それぞれ見出されて)使されうるとしても、〈正当化〉において実際にどのようなア

ておく。(4.しかしながら、そのようにアプリオリが見出では何らかの方法によってアプリオリが見出されうるとしるが、この点については多いに疑問が残る。しかし、ここプリオリは Ideation によって見出されていくとされてい

的態度において現出するものであると考えられる。 うる普遍的なものである、と見ている。我々も一応この読 体的生活世界」から「抽象によって取り出されうる世界核 物世界はいわば全ての者にとって同型なものとして現出し リオリをも含むものであると了解しておく。 の形式的アプリオリであるだけではなくて更に実質的アプ み方を採り、そして、この「普遍」=アプリオリを、「構造\_ は前者である。つまり逆に言って、大体は、x)の知覚的事 のか。文脈からはどちらにも読みとれるが、大方の解釈で れたものとしての生活世界なのか、それともxそのものな わらず云々と言われるのは、例えば文化によっても規定さ 指摘することが出来る。 1.「相対的」であるが、にもか ることができる。さて、ここで問題点として以下のことを を関連づけることとして主張している、とひとまず読み (136)であるとも言われているが、それは何らかの非日常 2. x)は「具

或る人々には事実としては見出されていなくても 対的であると言うこともできる。(但し、それら諸体系は、 リオリな体系といったものは必ずしも相互に同一 て様々でありうる。その意味で、それぞれ用いられるアプ われるかは、 はない。そして、その意味では、それら諸体系は相互に相 (実質的アプリオリについて)その時々に のもので

と)は無意味であると考える。なぜなら、〈正当化〉のため と(、その結果として専ら形式的なもののみを重視するこ 的である。) 5.これに対して、普遍的なものにこだわるこ 人々にとってと同様に)見出されうるという意味では普遍 (他の

当化〉を行っていくためには不十分ではなかろうかと思う。 主観的に合意されていればそれで十分であるからである。 逆に、普遍的な形式的アプリオリだけでは実際に理論の〈正

には体系はその時々において必要なかぎりで関係者間で間

ことそのものは、 とが〈正当化〉であるとして、その fundieren させるという 6.いづれにせよアプリオリなものへと fundieren させるこ 非明証的な、「解釈」の事柄なのではなか

プリオリが、従って逆に相対主義が問題になってくると思

我々は、ここにおいて、より強い意味で普遍、

ァ

常的生活世界」の部分である。

2.我々は、

理論 の

またこのことに対して、

より強い意味で

〈関係者間の

が重要になってくると思う。

4

と〈意味づけ〉とは一つになっている。しかしながら、 づけである。そしてそこでは、我々が区別した〈正当化〉 所産として科学をも含む全ての事象を把握することが基礎 のようなことで、フッサール自身も「危機」への対処とし サール自身にとっては、究極的には超越論的主観の構成 これは我々が考慮の外に置くとしたことであるが、 フッ

であろうか。この、フッサール自身にとっても課題である て課題としている〈意味づけ〉は果たして遂行されている 1.「生にとっての意義の喪失」(3) として「危機」を語 <意味づけ〉の点からも以下のことを言うことができる。 ŋ

然的態度」で、 ければならない、と我々は考える。これを「生活世界」と かつ日常的に我々が経験している世界でな

つつ、その克服を志向する場合、その「生」とはいわば「自

言う場合、それは上述のy、 厳密に言うと、そのりの「日

世界の(フッサールの言う「「確かな」事実」(141)の)意 るべきだと考える。 づけ〉はこの「日常的生活世界」へと関連づけることであ 知覚的事物の世界ではなく、この日常

それについての論究は留保したい。 重視しての〈意味づけ〉もまた考えうるであろうが、そう 少しく飛躍した関連づけになるが、シュッツのタームでい リオリ」(382)) である。 はこちらの方から捉えられるとも言いうるが、ここでは、 ければならないであろう。 いうものは更に「生」そのものを批判の対象とするのでな てのではなく、例えば哲学者にとっての)「客観的意味」を ら「主観的意味」を重視するものである。(一般の人々にとっ 的アプリオリ(フッサールの言葉で言えば「各民族のアプ ることは意味あることであるが、それは言ってみれば相対 も普遍的なものを求めるのはそれこそ無意味であると思 の世界である。しかし、ここで〈意味づけ〉の基礎として ても歴史的に形成されてきた経験的普遍としての「類型」 相対的なものである。例えば『経験と判断』で展開されて いるような「類型」論に関連づけて言うなら、普遍といっ もちろん、ここでも何らかの「アプリオリ」を探究す 理論の言ってみれば それは基本的には、 〈実践的正当化〉を語ることがで フッサールにおける〈意味づけ〉 理論的にではなく実践的に理論 4.このような〈意味づけ〉は、 5.我々はここで同時

> 理論 どうかという観点から理論を評価するものである。しかし、 ろう。それは、 は、更に日常世界そのものの評価が必要になってくるであ この〈実践的正当化〉がそれ自身十全なものであるために を反省して、 の最終的正当化はこの次元において初めて十全に語り 日常世界で人々がもつ目的を満たしているか 倫理学の一つの課題である。そして我々は

5

フ

うると考える。

ら絶対主義とは、 ながら、この絶対主義は普遍主義を含意しない。 対主義に陥らないという限定は付けなければならない。こ 遍的なものを求めることの拒否である。 は我々の議論との関係で言うと、基礎づけの基礎として普 ば歴史的・解釈学的傾向を指摘することができるが、 いるように、 の相対主義に対しては我々は絶対主義を主張する。 の傾向は妥当であると考える。 が証示できるという立場のことである。そして、このた ッ サールの考え方の展開の最も主要な傾向としていわ 対立するものの在る場合にどちらの方が正当 既に我々の議論の前提として暗示されて 但し、〈正当化〉に関して相 我々は基本的にこ 我々の言 しかし それ

か

味こそが、

言うまでもなく歴史的・文化的にも規定されて

理論の有意味性の基礎になると考える。

3. ک

哲学』(以文社)所収の拙稿を参照して頂きたい。問題となってくるが、これについては『現代倫理学と分析分である。――この場合、当然〈正当化〉概念そのものが認める(に至る)だけの単に共通なものが在ればそれで十めには何ら普遍的なものは必要としない。対立する両者が

6

ない。同時に、具体的に正当化を問うということがなければなら同時に、具体的に正当化を問うということがなければならこのような意味での絶対主義が実効性をもつためには、

7

を参照して頂きたい。
ては『カント哲学の現在』(世界思想社、近刊)所収の拙稿りついたものであるが、この構成主義の批判的検討についた発想をもつ構成主義の主張を批判的に検討するなかで辿た発想をもつ構成主義の主張を批判的に検討するなかで辿まは、以上の議論の基本を成すもの、特に〈正当化〉と実は、以上の議論の基本を成すもの、特に〈正当化〉と

(あびこ かずよし・滋賀大学)



## 日本現象学会第九日

| 岡山大学   | 常雄     | 成田     | 「構成と反省」                          | ムの提題要旨である。                 |
|--------|--------|--------|----------------------------------|----------------------------|
| 大谷大学   | 哲司     | 池上     | 「主観の人格的側面」                       | 告の要旨、ならびに「主観と構成」についてのシンポジウ |
| 早稲田大学  | 理人     | 佐藤真理人  | 「主観と受動性」                         | 次頁以下に掲載するのは、同研究会で発表された研究報  |
|        |        |        | シンポジウム「主観と構成」                    | れた。                        |
| 広島大学   | 一千雄    | 石田三千雄  | 「現象と時間」                          | 院大学に九〇余名の参加者を迎えて下記のとおりに開催さ |
| 西南学院大学 | 辰二     | 浜渦     | デをめぐって」 デール相互主観性の現象 「他者経験の構造と発生: | 本学会の第九回研究会は、昭和六二年五月二五日、国学  |
| 北海道大学  | 敬<br>次 | 尾形     | 「相互主観性における自己移                    | 日本現象学会第九回研究会の報告            |
| 筑波大学   | 悦<br>郎 | 巻<br>田 | 述と解釈の対応構造」「リクール解釈学における言          |                            |

司 会

鷲田 高橋

清一

関西大学 東京大学

哲哉

# リクール解釈学に於ける言述と解釈の対応構

巻 田 悦 郎

般解釈学を対象とし、そこに見られるある特異な構造を明となったのである。本発表は七○年代に展開されたこの一にれた意味への運動であったが、一般解釈学ではテキストの世界を開示することに向けられていた。しかし、今やト概念そのものは以前から用いられていた。しかし、今やト概念そのものは以前から用いられていた。しかし、テキスの世界を開示することに向けられた解釈は象徴の明白な意味から解釈学へと変容する。以前は解釈は象徴の解釈学がら一般後半における言語学の受容に伴い、象徴の解釈学は六○年

一般解釈学は言述の変容を扱った部分と解釈の諸段階をらかにすることに目的を置く。般解釈学を対象とし、そこに見られるある特異な構造を明

論じた部分とに区別できる。本発表では前者を言述過程論、

なもの、再同定可能なものなのである。

tion, sens) へと止揚される。

釈学のいわば存在論、解釈過程論はその認識論・方法論を後者を解釈過程論と呼ぶことにする。言述過程論は一般解

構成している。

言述(discours) はラング(langue)の実現としてラン

話者に理解される際に持続的で理念的な意味(significa-発話の出来事(événement de parole)として生ずるが、対出来事にとどまるのでない。言述過程論によれば、言述は達過程の中に置かれた言語である。だが、言述は一過的なに対し、それは時間的で、主体や現実との関係を有し、伝に由来する。しかし、ラングが非時間的な閉体系であるのに由来する。しかし、ラングが非時間的な閉体系であるの

意味は言述において伝達可能

字に記される、つまり、テキスト(texte)によって運ばれ意味は話し手の状況と時代を越えて伝承される場合、文

味論的自律(autonomie sémantique)」と呼ぶ。テキスト予定されていた読者から自律する。これをリクールは「意る。テキストはこの時著者の意図やそれが産出された状況、

来事として実現されるのである。この出来事は最初の出来そこに世界(monde)を開示する。ここで意味は読みの出は新しい状況に伝承され、新しい不特定の読者に読まれ、

解釈過程論によれば、解釈 (interprétation) は了解―説来事である。

事の反復ではなく、

意味とテキストから出発する新しい出

naīve)は構造分析を経ることによって、批判的了解へと高明―了解の三つの段階を持つ。素朴な了解(compréhension

した形式的関係の分析である。構造分析はテキストを閉体造主義的説明、つまり、テキストの内容の真理性を度外視のである。説明(explication)は因果的説明ではなく、構キストは構造を持っているで、その解釈は説明を経由するによって選択される。説明を経ない了解は存在しない。テによって選択される。説明を経ない了解は存在しない。テ本ストの意味の直観的・全体的な推測められるのである。

うな著者の心的生の同化ではなく、世界の同化である。同tion)とも呼ばれるが、同化はロマン主義解釈学が考えたよ判的了解に乗り越えられる。批判的了解は同化(appropria-たとを否定することはできず、かえって最後にはテキスト系として扱うが、しかし、テキストが言述の一形態である

明を経ざるをえない。実際、複雑な構造物は直観的には理構造化されているゆえに、その解釈はその外在的構造の説件である。言述は文字言語として外在化され、作品として言述過程と解釈過程は無関係ではない。前者は後者の条

化によって読者の存在様式は想像的に変容される。

釈がテキストの構造の説明を経由することと、単に構造をここには重大な問題が潜んでいる。リクールにおいて、解ないから、この論法は素朴で非常にわかりやすい。だが、

解できず、その細部を一つ一つ確認していかなけれ

ればなら

経由することとは等価なのである。

リクール解釈学にこうした関係付けは疑いもなく前提されの中で素朴な了解も構造分析も行われるのである。実際、言述過程の第三段階は解釈の出来事であるが、この出来事あるから、解釈過程は言述過程の一部であると考えられる。解釈は言述が読者の手に渡ってから初めて起こる事態で

解は発話の出来事に、構造分析は意味ないしテキストに、の全体にも対応させた。この対応関係に従えば、素朴な了ている。ところが、リクールは同時に解釈過程を言述過程

批判的了解は解釈の出来事に対応する。

ている。驚くべきことに、解釈の二つの形式である素朴な1976)では彼は、読む行為が書く行為の相補物であるかぎりにおいて、了解と説明の弁証法は出来事と意味の弁証法とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory,とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, と述ができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, と述ができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『解釈』(Interpretation Theory, とができる。例えば、『は、Interpretation Theory, と述ができる。例えば、『は、Interpretation Theory, と述ができる。例えば、『解釈理論』(Interpretation Theory, とができる。

で行使されているような了解に近い」とされ、また、別のgue herméneutique?', 1981)で素朴な了解が「日常的対話・第一段階について言えば、「「解釈学的論理学」?」("Logiも、これを示す叙述、表現を見出すことができる。この対応関係を構成する三つの段階の一つ一つに関して

了解と構造分析は解釈に先立って行われるのである。

るのである。 るのである。 まれな了解はテキストの解釈であるにもかかわらず、実質的には音声言語の次元に属していことがその根拠である。素朴な了解はテキストの解釈であ話(le mythe raconté)の意味論」と言い換えられている語文で、テキストがこの段階で持つ意味論が「語られる神論文で、テキストがこの段階で持つ意味論が「語られる神

その構造)そのものを経由するのである。

「はいしたする。解釈は説明を経るというより、テキスト(ないしたする。解釈は説明を経るというより、テキスト(ないしたとは構造が構造分析の実在的条件であるということと呼の一つではなく、テキスト内部の出来事なのである。このの一つではなく、テキストに「自己を移入する」とされていたおいて読者がテキストに「自己を移入する」とされてい第二段階に関しては、解釈過程の第二段階(構造分析)

る世界に出会う、というのではない。第三段階で初めて読る。読者はそれが属す状況の中にあってテキストが開示す示への、テキストそれ自身の運動に従うとされるからであ読者の状況に出る。というのも、批判的了解は意味から指判的了解の段階で、テキストの内部からその前に、つまり、判三段階でも解釈過程は言述過程と一致する。読者は批第三段階でも解釈過程は言述過程と一致する。読者は批

の背後(テキスト成立以前)からその内部へ、そしてそのこのように、読者は解釈の諸段階を辿る時に、テキスト者はそれ本来の状況を獲得するのである。

前提すると、 くいことであるが、言述過程と解釈過程のこの対応構造を 前へと運動する。こうした運動が実際に起こるとは考えに リクールの叙述のある側面が一貫して説明で

きるようになるのである。

るのである。 階で始まるかということに関して、解釈上の曖昧さが生ず 際し世界を開示するが、この世界開示が解釈過程のどの段 ある興味深い帰結を有する。すなわち、テキストは解釈に ところで、言述過程と解釈過程の対応というこの構造は、

言述は常に指示(référence)、つまり言語外の現実への関

としての読者の状況が獲得されるのである。

ずであり、当然、世界の開示は解釈過程の端緒から起きて 有するとすれば、 精神的な世界が獲得される。従って、言述がいつも指示を 非明示化される、つまり、直接的状況が失われた代わりに に向かっている。 有する。ところで、指示は音声言語(parole)の場合明示的 これに従えば、言述の一形態であるテキストは常に指示を わりを有する。これはリクール解釈学の根本原理である。 (ostensif)で、話し手の周囲の確認可能な状況(Umwelt) しかし、文字言語 (écriture) では指示は テキストはいつも世界を開示しているは

いるのでなければならない。

リク

ル

の解釈過程論を読むと、

世界は解釈

象を受ける。発表者の考えでは、これは解釈過程が言述過 過程の最終段階(批判的了解)で初めて開示するような印

閉鎖されている。 二段階ではテキストは成立しているが、 係においてテキストは解釈過程の第二段階まで読者の状況 段階にまで延期されたのである。というのも、この対応関 程の全体と対応させられたために、 トはまだ成立しておらず、指示は明示的な指示である。第 に関係付けられていないからである。第一段階ではテキス 第三段階で初めて、 世界の開示がその第三 世界を展開すべき場 まだ現実に対して

寄与すべき点があるとすれば、それは研究者の間にみられ 方の解釈を暗黙に前提している。 のはまだないが、 が生ずる。従来のリクール研究にこの曖昧さを指摘したも るこの潜在的な見解の相違がどこに由来するかを示すこと せようとする傾向は依然存在しているから、 しかし、世界の開示を解釈過程の第一段階にまで遡及さ 研究者たちのリクール理解はどちらか一 本発表がリクール研究に 二通りの解釈

えつろう・筑波大学)

が

できたことにあろう。

# 相互主観性における自己移入論

尾 形 敬 次

学者は一貫して保持しなければならない。というのも現象 と呼ばれる領域において考察を遂行する。 しつつ、フッサールの考察を追っていくことにする。 た他我問題と、「明証」という現象学の原理との関係に着目 する。以下『デカルト的省察』およびそれ以降に論じられ フッサールは独我論の克服のために他我経験の問題に着手 のか、という批判があった。この批判に答えようとして、 であるが、そこで超越論的自我とは独我論的自我ではない 我論的還元」によって自己の超越論的機能を問うていくの 客観的認識の根拠を問おうとする現象学においては、「自 他我の問題を考察する場合に限らず、現象学は「純粋意 あるいは「エゴ・コギト」あるいは「超越論的現象野」、 この領野を現象

> 学とは諸学に対して絶対的な根拠を与えようとする学であ ることをめざしているからである。即ち諸学が顧みようと

まっている諸学を根拠付けようとするものであった。従っ 帰し、それとともにそれ自身のよってたつ基盤を忘れてし てそれは意識の意識自身による主題化となり、この意味で しなかった学問するもの自身に、したがって意識自身に還

絶対的考察とされる。「全ての世界的超越者を自己に含み、 となく、意識自身に現前しているもののみを記述する。 まり「超越論的反省に与えられる純粋所与」から離れるこ 粋意識」に帰り、これを分析しなければならない(Vgl. H 構成している」絶対的存在、「絶対的で固有な存在である純 III, S. 93, ff.)。言い換えるとこの考察は「絶対的所与」つ

即

ば、 おける「あらゆる原理中の原理」(H. III, S. 43) なのであ 明証的直観、 ら遠ざけておかなければならない」(H. I, S. 74)。 ものをその所与のなかに読み込むような、 ちそれらの所与を「端的 のような直観から逸脱するような記述がなされたとすれ えられるがままに受け取り、純粋に直観されたもの以上の それは絶対的基礎付けという目的を逸脱してしまう。 あるいは明証に基づくということは現象学に な明証において純粋に直観的 あらゆる解釈 もしこ に与

まり批判されている当のものを使って批判に答えるよりな 即ち超越論的現象野をおいて他に答える場を持たない。 に与えられる領野をこえて責任のある解答がなされるだろ 在しているものであるかもしれない。 いわけである。即ち、 の批判に答える場合でもフッサールは明証的直観の領域、 述の批判は上のような考察方法に対する批判であるが、こ さて「現象学は独我論的になるのではないか」という既 なるほど他我は私の外に超越して存 しかし意識に明証的 9

る

現象学者には明証的直観の領野である現象野し

判に答える道はないであろう、

کے

簡潔にのべるならば、

に、批

かないので

S. 122)である他我経験を具体的に分析するよりほか らか。 「現象学的領域に属している超越論的な事実」(H. I,

> よって批判に答えていこう、というわけである。 あるから、 そこに実際にある他我経験を分析することに

を検討してみよう。「私の一次世界の普遍的意味漸 しての「一次性」に還帰したのちに、 (H. I, S. 137) と述べられているように、 では 『デカルト的省察』における他我経験の構成 そのうえに徐々に精 私の固有存在と 増 نخ 法

場がない。 か ほ るのである、 ら述べているようにフッサールにはこれ以外に答えられる 方法を用いて解答を試みているわけである。しかし先程か り方法自体に疑問がだされているのにもかかわらず、 となく、その上での経験を分析しているからである。 自我論的還元ののちの「エゴ・コギト」の領野を離れるこ の記述方法が独我論的ではないのか、という批判に対して、 接的な解答方法ではない。 述される。このような記述の仕方は上述の批判に対する直 る。それは自己移入による他我経験から始まり、 み重ねられていく経験が、 的世界の構成、そしてその世界と客観的世界との関係が記 ら提出されることであろう。 かに答えようがあるだろうか、 とにかくこのようにして客観的世界が構成でき だからこれで答えになっているでは というのも自我論的還元の上で 即ち志向的体験が記述されて この反問はさらに次のよう という反問がフッ ないか、 相互主観 その つま

るということは がある。 なく「この私の自我」という認知をまずもって前提してい 他方ではあくまで異他的、 自我と同じく世界に対する主観であるという契機があり、 に補強され しかし「他の自我がある」という認知は言う迄も る。 他我には 明証的認識であろう。 ふたつの契機、 超越的存在である、という契機 世界を構成する自我 即ち一方では私

の

るために

『デカル

ト的省察』以降の

ファ

サール

の考察は、 つまり現象

野の中から、

世界に対して私の超越論的自我と対等な超越

明証的に与えられた超越論的自我の内部から、

か。

の能作を知ることなしに他我を知ることができるだろう

従って認識という観点からすれば、他我は自我からの

よってフッサールが述べるようには「 れようがない る以外になく、私の意識から超越した他我の存在は論じら かしそれだからといって『デカルト的省祭』の記述に (Vgl. H. I, S. 122)° 客観的世界のイデア

「私の自我の志向的変容」(H. I, S. 144)として分析され

自我の他我構成の分析にならざるをえない。

他我は

界に対して等根源的な諸主観の説明とは そして世界を構成する私の分析とは言い得ても、 独我論を克服するための相互主観性の問題は客観 なってい ない から 世

れた、とは言いがたいであろう。というのも上の分析は他 的相関者」(H. I, S. 138)であるような相互主観性が示さ

り

満足な解答とはなり得ない。

このような解答に到達す

的世界に対して等根源的な自我と他我とを示し得ないかぎ

に

れを見てみたい。「自然的素朴さ」を克服するための現象学 サールの最晩年の説は上の要求をかなえている。 論的他我を示すことを試みている、といえるだろう。 以下、 フッ そ

た現象学者はさらに省察を進め、そしてついには こで今や「超越論的素朴さ」(H. VIII, S. 169)に立ち至 「最後

今後なされるべき省察の領野を確保することであった。

超越論的エゴの領野を獲得することは、

的還元によって、

還元」(H. XV, S. 585)を行なう。この還元は「素朴さの

をなすものであることが突き止められ、またこの構成作用 在」における「根源的に流れる構成作用」(H. XV, S. 590 的な生、 最終的克服」であり、あらゆる能動的働きを禁止し、 絶対的エゴに至る。このエゴは「生き生きした現

がわかる。 作用が顧慮されることによって想起と自己移入であること モナド化とも言われる。さらにこの機能はエゴの持つ再現 おける絶対的エゴがそこで自己自身との結合、 言い換えるとこれらの作用は生き生きした現在 自我極結

はエゴが自己展開することを言い、自己時間化、

あるい

合あるいは「自己共同化」と、「他者との共同化」とのふた

り一次エゴとなり、 的 源的なエゴであることが示される。 としての超越論的自我も他我も、 に構成する、ということになった。 たが、ここでは絶対的エゴが私と他者の一次エゴとをとも のといえる。 よって確認されるにとどまる。それ故その構成の機能する るものの特性として「後からの作用」(H. XV, S. 585) かし他方この絶対的な流れる作用は生き生きした現在にあ て超越論的エゴとはモナド化されることによって相互主観 ナド的共同体、 と同格の他のモナドが同時に構成されることによって、 ナド的存在者としてともに構成している。 て、自己の一次エゴと他者の一次エゴとを相互主観的なモ つまり絶対的エゴは自己展開としての自己時間化におい ゴが他者の一次エゴを構成する、ということになってい エゴになっていることが示され、自我は流れているかぎ の共同化という作用を行なっているということである。 の説は『デカルト的省察』の説がさらに深められたも 「機能現在」が記述されることは不可能である 即ち『デカルト的省察』においては私の一次 即ち相互主観的世界が構成される。こうし 相互主観的であることが示される。 世界に対してともに等根 他方でこの説は そしてここで一 このように自己 次エゴ ーデカ

に

ころにあるが、 といえる。モナドを構成する基体が変わったこのような説 観化できるものの記述が『デカルト的省祭』におけるもの 述したのが上の説である、 成立するために必要な、疑い得ない活動が記述されている、 は即ち絶対的エゴの共同化という機能は現象野をこえたと 現象野の中から記述されているのがこの新たな自己移入の 観による志向的分析ではない。 ということなのであろう。しかしこれらは全て痕跡あるい の共現在を、私の自我の現在が自己移入的に構成できる、 いう言葉を用いる理由は、 に至りながら、『デカルト的省察』と同じ意味の自己移入と であるといえるのに対し、ここでは現にある明証的事実が 次性を担っているために、その志向的変容としての他者 "状況証拠"による記述であり、現象学本来の明証的直 現象野の中にあるその活動の 現在とは過去を担い従って私の といえる点である。 即ち現象野を越えたも "痕跡"を記 明証; 的に直

んおが た けいじ・ 北海道大学 今後の課題である。

説

あるいは共同化の説なのである。ここにある諸問題は

ル

の記述方法とは根本的に異なっている。

9

### 他 験 構 造 ح 発

ッサ Ì ル間主観性の現象学をめぐって―

浜 渦 辰

述としてであって、 るのは自然的或いは人格主義的態度の人格的な生世界の記 自明のことであった。 い≫と≪発生への問い≫の関係を手がかりに、 気を配っていたように思われる。こうした≪構造への問 ない二つのことであろう。フッサールはこのことに絶えず 二つのこと、その一方を他方で代置してしまうことのでき こととは、密接に交錯しながらも、 の他者経験論を検討することが、ここでの課題である。 およそ、或ることの構造を問うことと、その発生を問う 人間が社会的存在であることは、フッサールにとっても 超越論的或いは現象学的態度での他者 しかし、彼がこの自明なことを述べ 混同されてはならない フッサー ル

経験の分析においては、独我論的な我から出発するように

性というドグマに陥っているという批判が生じることにな での独我と誤解するところから、 見える。これを無人島のロビンソンのような自然的な意味 彼もまた自己経験の直接

る。

とは内世界的な概念である)と解された限りでの自己に関

験は、暗黙の内に前提された世界の内の一人の人間(「人間

しかしフッサールによれば、自然的に解された自己経

的人格としての自己の直接的経験を持たない。 するのは、 媒介された自己経験である。 わっており、それは決して直接的ではなく、他者によって 他の人間の経験を直接的に持っているようには、 他者という迂回路を通じてであり、 私が人間としての自己を経験 それに対し それゆえ私

は、

彼が設定する出発点は、このような自然的な人間関係とし

な経 無視することになろう。 をそこにおいて論じようとしている超越論的な問題場面を 格的な我々の共同性をもって批判するのは、 ての自己と他者の相関の成立に先立つ原初的(primordial) 験の場 面である。 そうである限りこれを、 彼が他者経験 自然的 人

フッ 成 他者経験を問うのは、 呼ばれる経験の一つの構造、 彫りにしようとするのである。 ものを遮断し、 これをどのようにして理解にもたらすことができるか、 いうあくまでも方法論的な抽象が取り出すのは、 る異他な (fremd) 領野が如何にして成立してくるかを浮き にこそ彼は、まず、 いうことこそ彼が取り組んだ問題であった。そしてそれ故 のうちに他者経験によって媒介されているということも、 (eigen)領野を限界づけ、ここにおいて、それを踏み越え の秩序において最初の超越であり(正確には、 おいてであったが、 なものとして経験しているその根拠への超越論的な問 自然的な世界経験が常に既に他者への関係を含み、 ルにとって自明のことであった。と言うよりも、 他者によって媒介されていない まさに問題になっている他者経験その この原初的世界は、 我々が自然的 世界の一つの層である。 この固有領野の限界づけと に世界を超越的 客観的世界の構 その更に 原初的と 固有 客観 彼が 暗黙 ع

な

それ

は

フ

ッ

的発生)によって考えられるとしても、 序において担っている構造である。 言う。それが解明しようとするのは、 なるのは静態的(statisch)な分析である、 移行が語られるとしても、 ものと呼ばれ、そこから他者が登場する間主観的経験 生を意味しない。 の超越が成立する。この基づけ関係は、 時間的な発生としてではない。それ故、ここで問題 他者のまだ現れない原初的経験が最初 それは構成の秩序としてであっ 他者経験が構成の秩 それは時間 発生の比喩 とフッサー 的 ルは な発 への

験されるのでなければならないからである。 有するとしても、 経験を記述するときには、 因が多く見出されるにしても、 ちには、なるほど「類推」説や「感情移入」説の用語 サールにとって自明のことであった。彼の他者経験論 して経験されるためには、 つことが見逃されてはならない。他者が私ではな る。 私が他者を経験している(類推ではなく)、 しかし彼によれば、 なお別の 「直接知覚」説のもっとも近くに 或る異他性・超越性にお 意味ではやはり或る間 他者経験は或る意味で直 彼が自然的 人格的 さもなけ 接 性を持 他 な他者 て経 のう

て他者経験に媒介された間主観的・客観的世界という高次

時間的なもの原超越の次元がある)、これに基づい

下層に、

をまず限界づける必要があったのである。 性を間接性として確かめるためにこそ、原初的経験の世界 他者経験は自己経験と変わるところなく、それが世界経 超越論的 根拠となることはできないであろう。 この間接

れた、 身体のキネステーゼ的能力可能性と、私の身体と他の身体 tigung)ではあるが、単なる想起や予期でもなければ、単な けっきょく、私が私の身体へと方位づけられた原初的世界 位づけにおいて現出しているパースペクティブ的世界であ の対化という受動的総合に動機づけられた「経験の る想像でもなく、まさに一つの経験である。それは、 それは、 のここにありながら、そこにある他の身体へと方位づけら としての経験の問題へと向けられていた。 入や表現理解といった次元の根底にある、 (Appräsentation)する一種の準現前化(Vergegenwär つの根本形式」 返すことになるが、私はまず内在のうちにあり、 原初的世界とは、 得ない或る固有の次元の超越の経験である。 他者経験を巡るフッサールの思索は初めから、 異他なる原初的世界を経験するということにある。 現前 (Präsentation) していないものが共現前 であり、自己経験にも事物経験にも還元 原身体である私の身体を中心とする方 他の身体の身体 他者経 しかし繰 一験とは 感情移 固 私の 有の

者経験の発生的考察を眼中に収めていたにもか

か

わらず、

ر د ر د

ここではそれに立ち入ろうとはしていない。それは、

的な分析に留まっている。

彼はそれ以前の時期に既

既に行われてしまっている他者経験の静態的分析であっ ら超越 を問題にしているのではなく、 への踏み越えが生ずる、 さしあたり問題 というような時間 なのは常に な発生

る。 る。 記述的な構造の研究であり、そこでは発生については問 た。 る『デカルト的省察』 くまで現象学的還元において考察される超越論的発生であ の構造そのものの生成・歴史を追う発生的現象学が築か れない。この必然的に先行する静態的現象学に続いて、 なる区別によれば、 ところでフッサールが一九二〇年代に盛んに語るように ところが、 しかし、それは心理学的・人間学的発生ではなく、 同じように発生的現象学の必要を説い 初めに形成される現象学は、 において、肝心の他者経験論は静 静態的 7

らである。 他者経験が如何に関与しているか、という問いにあったか それに対し『間主観性の現象学』 に収められた草稿のな

よりむしろ、

世界と世界経験の根拠への超越論

的

な問

での彼の他者経験への関心が、

他者経験の分析そのものに

それか

か 他者経験の発生的考察への若干の指示を見出すこ

と考えてはなるまい。 て 問われることになる。しかし、こうした発生的な分析によっ とができる。そこでは、 先の静態的分析がとって代わられたり、 自然主義や心理学主義に陥ることな 我の発生と共に他者経験の発生も 無意味になる

発生が超越論的な問題となり得るためには、

構造の記

いま筆者には思われる。

振り返って見ればフッサール現象学は、

論理学主義的

と言えよう。 相互補完的にのみその本来的な機能を果たすことができる 足される必要が露呈して来る。 る所で発生の問題に突き当たり、 のは静態的か発生的かという二者択一ではなく、 述を経なければならない。 しかし他方で、 フッサールにとって問題な 発生的現象学によって補 静態的分析は至 両者は、

草稿に見られる発生的考察はおもに、

出来上がった他者

見な よう。 は、 繋がりを求めるようでいて、 性 間化における自己複数化に求めようとするもの、 経験に先立つ根源的な自他の差異と関わりの発生を、 な超越の次元を混同することになりかねない。 い静態的考察を越えて、 他者経験をけっきょく主題的 衝動的生の次元に求めようとするもの、 ①の方向は、 我の発生する最根源的な所に他者との 時間的な超越の次元と異他的 非主題的・先対象的な経験と ・対象的経験としてしか にまとめられ ②の方向に ② 受 動 ① 時

> して行く≪地平の現象学≫という方向においてである、 となるのは、 に、先行する静態的な構造分析が役立ってくるのであり、 しかし、それが再び自然主義や心理学主義に陥らないため このような仕方で他者経験の超越論的な発生の考察が可能 して捉える発生的考察が展開される可能性があるだろう。 顕わなものを手引きとして隠れたものを露呈

され、 初めから、 問題もまたフッサー 何であったかを明らかにする作業はまだ残されている。 問い直しつつ、そもそもフッサール 差し当たり言えよう。 現象学的起源の探究を始めたところに成立した。 構造論と心理学主義的な発生論という二つの暗礁を縫って かし、ここで筆者が強調したかったのは、 てしまう≪発生の問い≫を二者択一的に立てることは拒否 .置き直して考えられねばならない、ということであった。 両者は相互補完的関係として考えられて行った、 硬直化した≪構造の問い≫とすべてを流動化し ル現象学全体のこのような脈絡のなか なお微妙な問題を残す両者の関係を の言う現象学起源とは 他者経験という そこでは

#### 付記

稿を若干書き改めさせて頂いたことをお断りしておきます。発表のさいに頂いた諸氏の有益な御批判を考慮しつつ、発表原第二十三輯に掲載したので、それとの重複を避けて本稿では、ト的省祭』を読み直す――」を九州大学哲学会編『哲学論文集』訂正した拙論「他者経験の構造と発生――フッサール『デカル訂正した拙論「他者経験の構造と発生――フッサール『デカル

(はまうず しんじ・西南学院大学)



## 現象と時間

は、さまざまな存在者に取り巻かれ、その多様な現出に居日常的なことであるがために、なおさらである。われわれその不思議さに驚きを禁じえない。しかも、それが極めて間が流れ去ることに改めて注目してみるとき、われわれは世界がわれわれに日々開かれること、それと共にまた時世界がわれわれに日々開かれること、それと共にまた時

るということである。現象学はさまざまの存在者がわれわれわれが編み合わされている最も根源的な「出来事」であることは、現出することは、存在するさまざまのものとわえねばならない(エポケー、還元)。このことから観て取れれの眼差しを事物が「現出すること」そのことへと向け変

石

田

的体験以前の現出次元であり、時間性にかかわる特有の次直接的体験としての現出することの次元は、対象的な志向れわれはその都度後からの反省によって主題化する。このわれわれと存在者との接触として生起しており、これをわ

それを主題化するためには、もっぱら事物へ向からわれわ

素朴に生きる限り主題化されることは極めてまれである。

まの存在者が現出しているというこのことは、われわれが

合わせて生きている。

けれども、われわれを含めたさまざ

れる。

この出会いはいつでもすでに非主題的、

はわれわれと存在者との直接的出会い

(体験)として示さ

非反省的に

れに現出してくるその流動的状況を主題化する。この状況

成)の次元として体験されている。 元である。従って、時間はいつでもすでに根源的な生起(生

-

präsenz)と言われる。しかし、根源現前と付帯的現前は、 その際、私はこの現出状況の中で私の身体に関係づけられ 他の現出がそれに伴うという仕方で起こる。つまり、ここ 現出する。 は、私にとって「いま」「そこに」「有り有りと」現出して を切り開いている。従って、これに応じて、現出するもの る絶対的な「ここ」と「いま」を担い、パースペクティブ で「核心的現出」と「付随的現出」が区別される。そして、 るその現出状況において或る特定の現出が中心、核となり、 じて根源現前は付帯的現前へ移行し、 はつねに付随的現前が伴うのであり、 した現出の仕方ではない。核心的な現出である根源現前に たとえ一方が根源性で他方が派生態であるとしても、 の仕方は「根源現前」(Urpräsenz)、「付帯的現前」(Ap-いるか、「付随的に」現出しているかである。これらの現出 事物はわれわれにさまざまの射映、アスペクトを通して このとき多様な現出は、私がそのうちで存在す 付帯的現前は根源現 また現出の進行に応 固定

前へと移行する。

在し、 る。 とするや否や、すでに今ではなくなり、すぐさま過去把持 であり、 源印象をもつ。根源印象は絶対的に変様されていないもの すなわち、現在は持続する客観の産出が始まる源泉点、 る。ところで、この現在は始まりの点としては今である。 るものは、現在において有り有りと、 の近さは現出することに固有の根源的に時間的な近さであ 有り有りとした近さにおいて与えられ、私に現前する。こ に変様されるからである。この根源印象の今はつね のとしては把握されえない。何故なら、それは把握しより の都度顕在的に体験されるとしても、それ自体独立したも 有りと体験される間隔 れていく。従って、今は今でなくなるという仕方でのみ存 い今であり、この今によって現出することは絶えず更新さ (Urquelle)である。しかし、根源印象-今は私によってそ 現出するものはその現出することにおいて根本的に私に この時間的な近さが 絶えず新しい今になる。こうした今が顕在的 他のあらゆる意識と存在にとっての根源源泉 (拡がり)が現在である。 「現在」である。従って、 顕在的に私に現出す 現出す に新し

心位相に中心化されるが、点的に規定される今ではなく、このように現在は源泉点としての根源印象-今という核

れはまた私の身体の「ここといま」を可能にする、 的に活動しうる拡がり、遊動空間(Spielraum)である。 私 によって生きられる内的拡がりである。 それは私が時間 、私に最

ている位相であるが、すぐさま連続的にたったいまあった る。 も近しい時間、 この私によって生きられる現在は、 しかも原初的に空間に浸透された時間 いままさに現出し であ

る(もはや今ではない)」という付随位相をつねに伴いつつ、 位相に中心化される現在は、「いままさに現出しようとして 位相へと変様する。このような根源印象-今という核心的 る(まだ今ではない)」と「現出してすでに退去しつつあ

ねに新たに現出し続ける位相であり、流れつつもとどまり それらと相互に融合し合いながら流動している位相であ また他方で、この現在は根源印象-今の湧出によりつ

続ける位相である。

 $\equiv$ 

Sphäre) である。この圏域がわれわれに示されるのは知覚 を成している。 て自らを示す圏域、 諸現象は互いに連関し合って一つの現出連関 これは、 つまり現象的圏域(phänomenale 現出するものが現出することにお (現象野)

> におい 識であるとしても、それはやはりその都度対象の或る側面 働き、つまり「原本意識」である。 (Gegenwärtigung)の働きとして、対象を原本的に捉える 知覚されない側面も意識にとっては何らかの仕方で てである。 知覚は、 現前化(Präsentation)、 しかし、 或る側 知覚が 面 の原本的 現在化 原本意

まり、 取り(Vorzeichnung)をもつ。 規定性(bestimmbare Unbestimmtheit)である。 貫かれており、 する傾向をもつ。換言すれば、すべての本来的に現出する 現存し、 において与えられることは、この多様な現出が先行的な枠 の移行に対して、何らかの規則を前もって描く先行的な枠 はその空虚さにもかかわらず、新たに顕在化する諸現出 かし、この空虚さは満たされるべき空虚さ、規定可能な未 ものは、或る志向的な空虚地平(Leerhorizont) 的に他の可能な新しい諸知覚を指示し、これに向 の内に満たされるべき空虚な部分を含み、 ある。知覚はそれ自体で完結した働きではなく、それ自体 な意識は原本的ではない別の側面の付随的意識を伴う。 を原本的に捉えるにすぎず、対象のすべての側面を一挙に 全面的に捉えるわけではない。それ故、 共に現在しているとして付随的に思念されるので 空虚さの庭によって取り巻かれてい 現出するものが多様な現出 このために必然 によって かおうと . る

とである。それは志向-充実の連続的過程である。取りにおいて未規定的なものをより詳細に規定していくこ

る。従って、現出体系は私によって切り開かれるキネステー のうちで特定の現出するものが現出することに居合わせ する。だから、私は「私はできる」の能力的な潜在的体系 身体の体制を形成しているキネステーゼの制約の下で経過 である。知覚現出は不可避的に流れ去るのではなく、 じさせているのは、 も、そのことによってその側面は失われてしまうわけでは 立たせることによって、 が伴う。 過去把持的に保持される。 つまり、 他方で充実化には同時に空虚化 知覚は対象の或る側面を充実によって際 制約としての現出の流れ及び私の身体 他の側面を空虚にし隠す。けれど このような現出経過を生 (Entleerung) 私の

ことを準備する。現出することはこのような動態的なプロの退場を引き起こし、次にまた別の新しい部分が登場するのの或る部分が登場することは、すでに現出していたものに付随的に伴うという仕方で起こる。その際、現出するものが現出す全面的に登場することはできない。現出するものが現出す発出することはプロセスであり、現出するものは一挙に

ゼの体系と編み合わされている。

から現出の系列を引き出しつつ生きている。

る。 れを実現していく充実化は織り合わされており、 り開く。現象野において絶え間なく紡ぎ出される志向とこ されており、私はその一部を現出の系列として現在的 成される場である。それはさまざまの志向によって織り成 形成される。現象野はこのようなさまざまの現出体系が形 り、それら諸現出の体系は幾重にも重なり合って複合的 の諸現出はさらにその背景となる諸現出の中で生じてお に関係づけられて現出体系を形成する。しかし、或る事物 られた現出体系である。或る事物の諸現出はまず私の身体 セスであり、 示す。現象野はこのようなさまざまの現出体系の複合であ しかし、その内で実際に私に体験され このプロセスを通じて現出するものは るのは、 私はそこ 自らを

(いしだ みちお・徳島大学)に関連し合って現在において現出していることを意味する。していることは、現象野全体においてあらゆるものが相互れは現象野全体を貫く。私に或るものが現在において現出ることを根源的に生起させているのは流れであり、この流なく、現象野における現出するもの全体に関わる。現出す際現出することは個々の現出するものにのみ関わるのでは現象野において私にさまざまのものが現出するが、その

### 主 観 受 動 性

### 佐 藤 真理人

心をなす。 ことである。 と他者経験の面から主観の受動性について若干考えてみる 提題の意図は、 フッサールとレヴィナスとの比較が論述の中 「構成」の問題と関連させつつ、 世界経験

成の問題は 的項目に還元されると言われている(§四○)。それゆえ構 学の問題群は意識による対象性の構成という統一的な全体 成物の主観的構成から始まり、 へと発展していった。また『デカルト的省察』では、 フッサール フッサール現象学全体を貫く極めて重要な問題 に お いて構成 の問題は、 そこから普遍的な構成問題 イデア的な論理 現象 的形

である。

現象学的立場が確立された『イデーンI』における

「構

度が認められる。

これはその後のフッサールに一貫して見

サー

ル

0

「観念論」的態

統一 の側

性を得るのである。ここに明白に、 に絶対的優位性を認めるフッ

識の相関者として存在し、

意識の意味付与によって意味的

意識ないし主観

よっておのれの内に担っているのである。」世界は絶対的意 ている』、すなわち現実的および可能的な『志向的構成』 類なき仕方で、実在的全体世界を……『おのれの内に担っ ある。「絶対的あるいは超越論的主観性は、特別の、 実在的世界から独立し、かつそれを担う絶対的領域なので 対的存在であるとされている。つまり、 存在は世界の存在が無化してもおのれの存在を保持する絶 成」の考え方は比較的容易に見て取れる。 超越論的主観性は そこでは意識 全く比

あり、 事象の解明を行なおうとするものである。したがって、 られる傾向 客観図式に基づく認識論を乗り越えようとしているので 彼の「志向的分析」は主観と客観の相関性において である。 もちろんフッサー ル は伝統的 な主観 フッ

ば偏向があることは否定できないと思われる。なお、 サールは、志向性を意識と対象との相関性と見る靜態的な の中に世界を内在化させる観念論の傾向、あえて言うなら フッ

を考えていることは明らかである。

しかしそれにもかかわ

フッサールの思惟態度には、モナドとしての主観性

ルが基本的には、主観―客観をパラレルに、その両面

見方から進んで、

発生的現象学の立場で志向性を能動的な

つまり志向性とは、

意

と判断』§一二)

は、自然が、他の一切を基礎づける最下層である。」(『経験

味付与によって対象を構成するdie konstituierende Intentionalität なのである(『論理学』 §九四参照)。 構成作用として促えるようになる。

しかし、意識の能動性に対して、

フッサールが他方で受

動性を問題とし、 りである。 動的総合」とか「受動的構成」が語られることは周知の通 後期の「生活世界」の現象学では、世界が それが後期においては特に強調され、 「あ

界の先所与性が強調される(『危機』§三七)。

自然主義的態 つまり世

その能動的構成作用を究極のものとして見ているのであ

らゆる現実的および可能的実践の普遍的領野として、

地平

前もって与えられている」ということ、

おいて相互主観的に構成された意味であるはずである)、 れ、 界経験における受動性は、 発生地盤として捉えなおされる。ところで、フッサー 生活世界へと還元が行なわれ、生活世界があらゆる意味の 度に基づく科学的世界から、 「自然」にかかわるものである。「われわれの経験の世界で 「端的な経験」あるいは「感性的経験」と呼ぶ第一次的世 沈殿した意味にではなく(この沈殿した意味は過去に 生活世界の内に歴史的に蓄積さ その地盤である自然的

生活世界をではなく、世界から独立の超越論的主観性を、 し(Rückfrage)。」(同上§一一)フッサールは依然として、 そのものが発現してくるところの主観的諸能作への問 世界への還帰(Rückgang)。二、生活世界から、この世界 を伴った、あらかじめ与えられている世界から根源的生活 すなわち「一、あらゆる意味沈殿、 界から超越論的主観性への還元を語っているからである。 成する超越論的主観性への還帰」について、つまり生活世 か?そうは言えないと思われる。 では後期のフッサールは根本的に立場を変えたのだろう 科学および科学的規定 彼はやはり「世界を構

すものである。メルロ=ポンティも一九五九/六○年の講 まさにフッサール現象学の、超越論的観念論の、限界をな こと、できないことにほかならないからである。 ルが能動性と受動性の間で揺れ動いていることに注目し、 るように私には思われる。というのは、 の立場からすれ さて、 「現象学の限界に立つフッサール」において、フッサー 受動性の問題はフッサールにとってアポリアであ 受動的構成とは能動的構成が及ばない 主観の能動的構成 受動性は

受動性が出発する現象学的思索を大胆に展開しているよう 学の≪限界≫を突破して受動性の領域に踏み入り、そして 超越論的観念論」が受動性によって崩れると考えている。 マニュエル・レヴィナスは右のようなフッサール現象

るのは現存在の|被投性」、 思想に対してレヴィナスは否定的である)。情態性が開 スが評価するのは (Befindlichkeit) の分析に限られる (後期ハイデッガーの 『存在と時間』、その中でも「情態性 いいかえれば、現存在が世界内 宗す

ガーが介在するが、

に思われる。

レヴィナスとフッサールとの間

にはハイデッ

ハイデッガーの哲学に関してレヴィナ

ここにわれわれはハイデッガーが現存在を受動性において 存在として投げられて現にあるという「事実性」である。

> dont je vis)である。そしてこの糧の享受 (jouissance) な享受としての、 しての世界以前の、糧としての世界、そこにおける自足的 生(vie)である。道具的世界以前の、ましてや認識対象と 糧とは「それによって私が生きているところのもの」(ce ritures)の総体である」と言う(『時間と他著』p・四五)。 しレヴィナスは、「世界は道具の体系である前に、 では世界は道具連関という意味をもっているが、それに対 をも突き抜けたところで考えている。例えば、ハイデッガー 促えていることを見る。 しかしレヴィナスはハイデッ ガ

開していくのであるが、このさい重要なことは、 的世界からの自覚的自我の生成を一種の弁証法的叙述で展 るものである)。レヴィナスはこのようなエレメント、 してそれは初期のレヴィナスが語っていた「ある」に通じ 活世界の根底に認める「自然」に当たるものであろう(そ 示すが(『全体性と無限』第二部)、これはフッサールが生 ナスは享受される世界を「エレメント」(element) として かされている≫という徹底的に受動的な生である。 レヴィ レヴィ ナ

スが感性の領域、徹底的受動性の領域における世界経験の

方である。この生は、生きているというよりもむしろ、《生

イデッガー的な「世界内存在」よりいっそう根源的なあり

あるいは感性としての生、かかる生はハ

上学」)。こうした見方は意識内在主義の立場を脱して他なするが、レヴィナスにおいて志向性は受肉という形で身体で彼の見るところでは、フッサールはキネステーゼと身体で彼の見るところでは、フッサールはキネステーゼと身体で彼の見るところでは、フッサールはキネステーゼと身体でがの見るところでは、フッサールはおネステーゼと身体でが、レヴィナスにおいて志向性は受肉という形で身体に純粋自我に戻って行っていることである。このことと関連

るものへと向かうレヴィナスの志向を明瞭に表わしてい

る。 のは、 lung)によって構成される他者は「私自 フッサールは世界の客観性の保証として相互主観性を基礎 の外に超越している人格的他者=他人の現われである。 ろ意味は他者との対面の関係=倫理的関係において生ずる 顔としての他者は構成されず、意味付与もされない。 にある他者である(『省察』§四四)。 レヴィナスによれば、 づけるために、他者を構成しようとする。自己移入(Einfüh-(Spiegelung meiner selbst)」であり、 ヴィナスの哲学で受動性の様相が最も顕著に現われる 「顔」(visage)の議論においてである。 他者の顔こそ意味の根源である。「〔他者の〕意味 構成する意識の内 顔とは、 身の反映 むし 自我

最大限に強調し、

大胆に受動的経験の次元に踏み入ったの

他者経験の面でも、意識あるいは主観性の能動的作用の及かくしてレヴィナスに特徴的なのは、世界経験の面でもて他者へと超越する形而上学を主張するのである。と無限』p•一八二)。そして彼は意識の内在性から脱出しと無限』p•一八二)。そして彼は意識の内在性から脱出し作用は、Sinngebung に先立ち、そして観念論を正当化する

ある。 ばない次元における人間の生である。彼の哲学はフッ 身の現実性において)自己を呈示するすべてのものは、 源泉である。 すなわち、「原的に能与するすべての直観は認識の正当性の である。 他者経験の面でも、 執したのだが、 すなわち意識に与えられたものをそのまま受け取ることで 構成はまずもって主観の能動的作用であるが、同時に直観、 る限界内においてのみ、端的に受け取られるべきである。 れらが自己を与えるがままに、 フッサールが提示する「全原理中の原理」に忠実である。 ル現象学の限界を突破したところに成立する受動性の哲学 (『イデーンⅠ』§二四) 直観と構成は別々のことではない。 フッサー しかしレヴィナスもやはり現象学者である。 『直観』においてわれわれに原的に それに対しレヴィナスは、 ルは現象学的構成における能動的側面 意識あるいは主観性の能動的 しかもそれらが自己を与え 構成の受動面 作用 わば生 サー

思惟の視野を拡げたのである。」ナスは、ある深層次元を開示したことによって、現象学的である。かくしてS・シュトラッサーの言うごとく、「レヴィ

### 注

1

"Ideen I" § 33. Biemel 版による。Schuhmann 編の新版では Beilage 38.一九二九年の追加だとしても、同じ思想圏に属する発言である。

(さとう まりと・早稲田大学)

# 主観の人格的側面

池上哲

可

入ることにしたい。 の行為の主体と考えることによって一気に倫理の領域へとの行為の主体と考えることによって一気に倫理の領域へとその問題には直接向わずに、主観(Subjekt)を広い意味でという問題が我々の念頭から去らない。しかしここでは、く感じられてしまうため、それと人格とがどう関わるのかく感じられてしまうため、それと人格とがどう関わるのか主観という言葉にはどうしても認識論的な意味合いが強

## 人格とは何か

るからである。

会話ではそう使われるものではない。ということは、このが果たしてそうであろうか。少なくともこの言葉は日々の善強通我々は人格という言葉を自明のものとして使用する

張をどのように引き受けるかが倫理の本質的課題と思われるためであり、第二には、いわば概念と現実との距離、緊が自明のものとして使用してなされる議論の危うさを避けり精確に見極める必要がある。第一には、自明でない概念はなんらかの距離があるということである。したがって人言葉の使われるレベルと我々の日常生活のレベルとの間に言葉の使われるレベルと我々の日常生活のレベルとの間に

人格を見る。だが、彼の彼らしさとは彼を彼たらしめる彼なもののはずである。ある人のその人らしさに我々は彼の考えられている場合がある。しかし人格とは勝れて個性的人格という言葉によって、人間の固定的本質なるものが

### 人 格 が問題となるとき

のは、 る。 というこの言葉自体が現実から乖離し空虚となるからであ も我々は人格であり、 あるい のあらかじめ決められた本質ではない。実体としての人間、 的問題自体が無意味となるからであり、 生きて働くものこそが人格である。 もし人格が実体であるならば、 は実体としての彼を人格と呼ぶのではない。 人格と成りうるかいなかという倫理 いついかなるときで しかし他方で我々 それと同時に人格 という

じている。だからこそ我々はともすれば人格を実体的なも は、 重点をおくとき、人格は作用中心と捉えられることがある。 点に眼を向けねばならない。 かどうかを究明するために、 るとしても、我々はこの感情が無前提に肯定されうるもの のとして考えてしまうのである。 私は私であるという感情をどうしても否定しがた 働き、つまり作用という面に 働くものとしての人格という この感情の切実さは 認め .く感

> 対してのみ人として立ちうるのである。 の他者に向うものだからである。換言すれば、我々は人に というのは、我々の人としての働きはまずもって人として 題となる場がまた人格なるものの問題となる場でもある。 る。 ときだけに限られない。 ことが問題となるのは善悪がはっきりした形で話題 い。しかし人格を働くものとして捉えるなら、 悪を担う主体という意味が強調されて使われることが多 人格という言葉はある特定の状況において、 この働くということから言えば、 我々は不断に働いているからであ 人と人との関係が ここで人というこ 人格とい つまり善、 心になる 間 5

この場合面倒なのは、作用ということからどうやって人格 性をめぐる困難を回避するために中心ということが言わ 依然として中心ということの内容が問 この同 ての てい 毎日 て見ている場合のほうが多いのである。 ているのではなくて、 人ということで人間一般が言われているわけでは 々は日常生活において人としてあるよりも物としてある 他人にすぎない。 はしない。彼等は我々にとって人というよりも物とし の通勤電車で乗り合わせる人々を我々は人格として見 つまり我々は他人を常に人として見 むしろ現実においては他人を物とし したがってまた な

とで何が考えられているのであろうか。

題となるのである。 れるのであろうが、

性なるものが言いうるかという問題である。

場に立つ者のことである。
場に立つ者のことである。にもかかわらず、ときとしことのほうが多いことになる。にもかから出ていき、我々は他人を一人の人、他者として見、自らも人として我々は他人を一人の人、他者として見、自らも人として我々は他人を一人の人、他者として見れてくるとき、我々は他人を人としてではない。電車の中で足を踏まれて相手を睨み付けるととではない。電車の中で足を踏まれて相手を睨み付けるととではない。電車の中で足を踏まれて相手を睨み付けるととではない。電車の中で足を踏まれて相手を睨み付けるととではない。電車の中で足を踏まれて見るというに他人が我々は他人を人としてではない。電車のであって、他人は一方的に駆逐されるべき、我々は他人を人としてではなく、むしろおそにといる。にもかかわらず、ときとして我々は他人を一人の人、他者として見いた。

# 自ら人格と成ることはできない

い。これは「私は人格者です」と言うことの不自然さからることそれ自体が我々に人格たる資格を与えるものではなのかもしれない。しかし、我々が人として人に向おうとす人として人に向う、そのとき我々は人格と呼ばれてよい

る。 成るために他者が必要とされるのである。 えたことが確認されるのであり、この意味で我々が人格と 者からのこうした応答によって初めて、我々が人格と成 ち一人の人として我々に自らを示すということである。 他者が我々を人格と呼ぶとは、他者が他者として、すなわ て、我々を人格と呼びらるのはあくまでも他者なのである。 の働き、行為によって人格と呼ばれるに値するだけであっ 認めることが必要なのである。正確に言うなら、我々は我々 うる、しかし人格と成るためには他者が我々を人格として その人格と成ることも実は他者によって可能となるのであ あるのではなくて、人格と成るのである。 が人格であることを主張しえないのである。 も明らかであろう。 我々はたしかに自らの働き、行為によって人格と成り つまり我々は自らの裁量によって我々 逆から言えば、 しかしさらに、 我々は人格で

人格と成る場が上に見たようないわば問と答のプロセスに人格と成る場なのである。し・・・という、そのプロセスこそが他者と我々とが相互とれに対してまた我々が他者に対して我々自身を開き示対して他者が我々に対して自らを開き示してくれ、さらにる。つまり、我々が他者に対して自らを開き示し、それにる。つまり、我々が他者に対して自らを開き示し、それに

他者が人格と成るためには他者の他者たる我々が

必要とな

て稀であり、たとえ成立したとしてもまた壊れ易いのであ さらに面倒なことに、 あのプロセスは成立するのが極

る。

れている。したがって、我々が人格と成るということは、

しかし、

それほど我々は我々自身を他者に曝すということを恐

誤解である。 行為し働く、しかし先述のプロセスが成立するかどうかを るかもしれない。たしかに我々はなんらかの意図をもって 方、それこそが人格なのである。しかしそれでもなお、我々 流れているその作用、 とで何か固定的なものが考えられているとしたら、それは 作用中心ということはどうであろうか。もし中心というこ から当然、 緊張を再度考えてみることにしよう。 であるという点から、 には意志というものがあって、川と人間とは違うと言われ つまりプロセスの中で現れてくる我々なり他者なりの在り て、それらの何処に固定的中心なるものを探す必要はない。 実体として人格を捉えることはできない。 我々は作用そのものを見るべきである。 人格をめぐる概念と現実との距 働き、運動それ自体が川なのであっ プロセスということ では 川が 離

> る。 あのプロセスが成立するための機会は常に我々に開かれて 現実としては非常に難しいと言わざるをえない。 のプロセスが我々と他者との間で成立するということであ めているのである。この場合でも忘れてならないのは、そ いるのであるから、その意味では我々のあらゆる行為が、 一挙手一投足でさえもが我々を人格たらしめる可能性を秘 つまり我々が人格たりうるためには、我々の行為が他

広い意味での行為の主体たる主観は、その人格的側面にお 承認されることによって、我々は人格と成る。こうして、 とすると言うことができよう。 いて自己完結的ではありえず、 の主体としての我々の主体性が一旦は否定され、その上で むしろ他者を不可欠の要件

者に引き渡され引き受けられねばならないのである。行為

我々と他者とが相互に向い合って自らの外へと歩み出ると

あのプロセスが成立するのである。川も時と共

常に変わらない部分もあるにちがいな

きにのみ、

流れを変えるが、

間を越えた視点を仮定せざるをえないのである。

とと考えることもできるだろう。

しかしその場合には、

もし中心ということを言うのなら、そこを指してのこ

我々だけでは決定できないのである。我々と他者との作用、

行為が相互に上手く嚙み合ったときにのみ、つまり

いけがみ てつじ・大谷大学

# 構成と反省

成田常雄

621 ff.)の問題として論じられていたことが注目される。 現象学への「突破口」(Hu. XVIII. 8) は構成の問題によっ 貫く超越論的な哲学理念に深くかかわっている。超越論的 要な役割を果した概念であり、 I」にかけて、 も認識のうちに〈与えられている〉というのは、一体どう ことであるが、これは、「対象が〈自体的に〉存在し、 て開かれたといってよく、とくに『論理学研究』において フッサールを超越論的立場へ向かわせる転機となったの これが「代表象」(Hu. XIX / 1. 474, XIX / 2. 彼が 「超越の謎」(Hu. II. 43)と呼ぶ問題に遭遇した 彼の現象学の基盤が確立される時期に、 フッサールの現象学全体を しか 609,

フッサー

ルの「構成」は、

『論理学研究』から『イデー

起された背後には、『論理学研究』に固有の論理学の基礎づ

いうことなのか」(Hu. XIX / 1. 13)という問題として表

超越の問題がこのように認識論的な観点から提

内容がそれ自身として正しく洞察されるべきことを主張す心理学主義の対立を批判して、論理学的諸理念のイデア的けという課題があり、フッサールは、従来の論理学主義と

現できる。

現われてくるのが先の超越の謎なのである。基盤を問うところから掘り起こされねばならず、こうして

フッサー

ルによれば、

超越の謎は認識批判的反省が

必然

とき、フッサールによれば、それが「認識」である。

述定的言表にもたらすとき、

われわれが対象を然るべき「何か」として捉え、

意識はつねにすでに超越的対象との志向的関係のうちにあまった。ところが、その一方では、対象をまさにそのような超越的なものとして「思念」することは、意識の本来のである。ところが、その一方では、対象をまさにそのような超越的なものとして「思念」することが肝心である。つまり、の志向的な働きに属し、「或るものについての意識としてとらえることが肝心である。つまり、の志向な働きに属し、「或るものについての意識としてとらえることが肝心である。つまり、の志向な働きに属し、「或るものとして、意識はつねにすでに超越的対象との志向的関係のうちにある。

充実されるのは、対象がそれ自身として意識に「現出」する。現に或る事物を見ているときには、この志向的関係としてのみ成り立ちうるのである。事のあのは意識に上ることはないけれども、これはその関係のものは意識に上ることはないけれども、これはその関係のものは意識に上ることはないけれども、これはその関係で思念されているのであり、的中性の問題は、この志向的関係その表には、この志向的関係をの表には、この志向的関係をの表には、この志向的関係をの表には、この表向的関係をの表には、この表向的関係をの表には、この表向的関係のもにある。現には、対象がそれ自身として意識に「現出」する。

である。

(知覚と想像)によってなされ、範疇的直観は端的な直観XIX / 2. 673)により、個別的名辞については端的な直観命題的に述定された事態については、「範疇的直観」(Hu.容つまり志向された意味の茂実化と、その意味を通して志容の多当性(的中性)は、志向の充実の問題として、述定内の妥当性(的中性)は、志向の充実の問題として、述定内

識は最終的に感性的知覚によって充実されねばならないのされを可能にするのは感性的知覚である。したがって、認ら対象がそれ自身として意識に現出しえなければならず、以て充実されねばならないが、そのためには現実に存在すは、意味を通して志向された対象は、それの現実存在をによって「基づけられる」(Hu. XIX / 2. 681)関係にある。

造により、対象が完全に現出することはありえないが、し現実存在を疑うことはできない。なるほど、知覚の射映構ず、いま現に対象をありありと見ているとき、その対象のかは、これを事実として認める以外に説明することができ対象の自己現出がなぜ感性的知覚において可能であるの

つまり述定的判断がなされる

構成と反省

は、 とを指している。「代表象するもの」は、体験されてはい が「表象されるのを助ける」(Hu. XIX / 1. 525) とは元来、それ自身が対象となるかわりに、 694 ff.)をはじめとして様々な形態が含まれるが、代表象 て説明していたことから、一層明らか 関係を明示化するという問題であったのである。 の意識として成り立つ何らかの表象を可能ならしめるも もそれ自身としては意識されておらず、或る対象に て適用するので、それには「範疇的代表象」(Hu. フッサールは代表象の概念を、 体験されてはいるが、意識されてはいなかった志向的 フッサールが構成を「代表象」という機能的 構成問題の全体にたい になる。 何らかの対象 概念によっ 働きのこ このこと

るとみて差し支えないのである。これはフッサールの、

直

よ現出してみせる対象と「全く別のものではない」(Hu

589)のであり、そこには対象自身が現出してい

し対象それ自体といえども、

知覚がたとえ不完全にもせ

とが、 を感性的知覚の場合にあてはめていえば、感性的知覚にお として、機能しているのである。 いて現実に存在すると思念されている対象に対して、 に、それ自らは隠れて働く代表象の機能を明らかにするこ 構成問題の主題であるとみるのであるが、 フッサールは、 このよう いまこれ

をそのように思念せしめているものは何かと問うことにな そのようなものとして直ちに思い浮かぶのは、 ۲

題にされたということである。 うな充実化の機能において明らかになる志向性の関係が問 だけであり、そのとき対象はそれ自身の根拠を欠いている。 て充実が可能であるということが前提された上で、 作用があらねばならず、そしてまた現にあり、 れを問うに際して、それぞれの志向を充実する固有の直観 るかを問うものであった。その場合、 個物に至るまで、それぞれの志向がいかにして充実されう る段階の志向的対象について、イデア的普遍者から具体的 題が立てられたのである。 は知覚されず、ただ現出者としての対象のみが知覚される のうちにあるかぎり、そのような対象の自己現出そのもの ら自ずから導かれる主張である。ところが、 観の明証性のうちにあらゆる妥当性の根拠を求める立場か 論理学研究』における構成の問題は、 あらためてこれを根拠づけるために「構成」の問 つまり構成は、 特徴的なことは、こ もともとあらゆ 知覚の遂行態 それ それによっ そのよ によっ

て何 かが新しく産出されるというのではなく、 すでに機能

とノエシスであるが、

この両契機の合わさったものが代表

場では、 それ以外のいかなる先入見をも混じえていないかぎり、決 その確かさは、対象の直観的な自己所与性にのみ依拠して、 与えられている。 をもつが、無際限にこの過程が繰り返されるわけではない。 れに対する代表象が求められるというように、機能的性格 識の根源的 なりえなければならず、これがなされるのは、 拠は直観の明証性にあるとされるので、志向的体験 るという一見奇妙な循環が生ずるが、もともと超越論的立 明示化することが最終的に目指されているからである。 して揺らぐことはないのであり、この存在確信を遡及的に 見て、その対象が紛れもなくそこにあると確信するときの、 それの最終的な終着点は、実は、感性的知覚によって予め されて、それ自身として表象にもたらされると、さらにそ 表象の機能が、もはや他のものを待つことなく、「過去把持」 ようとするのである。 ここには、 いて働く存 逆にこれが確かであるから、その確かさを明らか 超越的対象が疑わしいから、これを問うのでは 「現在」においてであるとされる。 問題の端緒においてすでに解答が示されてい 在確信も、 それというのも、 フッサールの場合、 それ自身として直観的な所与と 現に対象をありありと 究極的な権利根 ここでは代 内的時間意 の 基底 にし

> 身は代表象という概念を術語として固定することに固執 うるので<br />
> あり、 題にされるかによって、それは能動的とも受動的ともなり 内的時間意識の持続性に至るまでの、どの位階において問 するものと代表象されるものとが、 許容しながらも、 くせるかどうかは議論の分れるところであるが、フッサー とより、これによって超越的な存在の問題が十分に論じ尽 ていなかったので、これを通常の、 念にあることを洞察することであると思う。 の構成が能動的か受動的かを巡る議論については、 の暗さであるとみていたところに特徴がある。 ルは、直観の及ばない暗い存在を「地平」の概念によって 介してなされるので、最も源初的な現出が実現される。 と「未来予持」という時間意識そのものに含まれる契機を 方に置き換えるならば、 肝心なことは構成問題の基軸が代表象の概 あくまでもそれが中心の明るさに比して 構成は志向的機能の反省論であ 理念的な本質直観から 志向的な反省という言 フッサール自 フッサー 代表象

(なりた) つねお・岡山大学)

ることになる。

象に該当する。

代表象の概念は、代表象するものが明示化

# 日本現象学会「第十回研究会」のお知らせ

# 日本現象学会への入会方法

会場 広島大学総合科学部 六階 大会議室

十一月二六日(土)

「『存在と時間』における存在論的差異 丹木 博一

解釈を導くもの

ー ガ

佐々木一也

千葉工業大学

「哲学と心理学―『危機』書再読」 カダマーの存在

特別報告「フッサール没後五〇年」 門脇 加藤 精司

山形大学

北海道大学

十一月二七日(日)

「『分析論後書』96b20-100b17 の現象 山田

央夫

広島大学

へ照会されたい。

他者存在と倫理的価値」

竹原

弘

徳山大学

シンポジウム「地平の現象学をめぐって

―現象学と解釈学\_ 提題者

新田 義弘

千田 山形 義光 頼洋 国学院大学 大阪大学 東洋大学

日本現象学会への入会希望(入会資格は大学院生を含む

日本現象学会事務局

現象学研究者)等については、

上智大学

〒四六六

名古屋市昭和区山里町一八

南山大学哲学合同研究室内

電話 〇五二-八三二-三一一(代)

振替 名古屋 四-三九九三九

本学会の会員数は現在約二六〇名

年間会費 (年報の代金を含む)は年間三千円である。

本誌の購読についても事務局へ照会されたい。

## 日本現象学会会則

第一条 本会は日本現象学会 (The Phenomenological Associ-

ation of Japan)と称する。

第二条

第三条 本会はこの目的を達成するために左の事業を行う。 目的とする。

本会は現象学の研究を進め、その発展をはかることを

第十条

委員は委員会を構成し、総会の決定に従って会の運営

年一回以上の研究大会の開催

2 会報および研究業績の編集発行 国内および国外の関係学術団体との連絡

その他必要な事業

3

第四条 本会の会員は現象学に関心をもつ学術研究者とする。

入会には委員会の承認を要する。

第五条 本会は左の役員をおく。

員

若干名

会計監査 二名

総会は年一回定期的に開き、その他必要があれば、委 員会の決議によって臨時に開くことができる。総会は

第六条

に会計報告を受ける。

第七条 委員の任期は四年とする。

第八条 会計監査の任期は四年とする。会計監査は他の役員を

かねることができない。

第九条 役員はすべて重任をさまたげない。

について協議決定する。

第士条 第十条 会員は会費として年一○○○円を納入する。 会計監査は年一回会計を監査する。

本規則は委員会の決議を経て変更することができる。

第士条

但し、総会の承認を要する。

(昭和五五年五月三〇日制定)

び会計監査を選出する。また、総会は一般報告ならび

会の活動の根本方針を決定し、会員の中より委員およ

### 編 集

上げ、年報第四号の続刊も危ぶまれるようになった。 従来北斗出版にお願いしていた『現象学年報』刊行の事業は、 学研究会の折の委員会および総会の席で話題となったように、 学会側との意見の相違などが起因となって、その後暗礁に乗り 経費の面のみならず、編集方針等をめぐる出版社側と日本現象 昭和六二年五月二五日に国学院大学で開催された第九回現象

期待される。

しかし折角始まった年報発刊の仕事を中途頓挫させるわけに

員への「お知らせ」に記載されていたように、今後は年報を本 昭和六三年二月上旬における事務局と委員会との間の緊密な相 はゆかないであろう。幸い事務局の御努力で、 学会の純粋な機関誌として編集刊行することが決定された。 互連絡の結果、すでに昭和六三年四月一日付の日本現象学会会 こうして昭和六二年十二月下旬における事務局と編集委員会、 谷高速印刷に年報続刊の仕事を依頼できる見込みが得られた。 右顧左眄することなく振舞える利点があるからである。 の方が経費も安上がりで済み、編集方針についても他の容喙に 名古屋市内の刈

く る。 決まり、 び研究発表における報告要旨の掲載も決定された。 こうしてここに、 会員諸氏の現象学的諸研究の発表の場となってゆくことが 本年報は今後、 無事に刈谷高速印刷から刊行されるに至ったわけであ 加えて、第八、九の二回の研究会のシンポ 本学会の学問的な機関誌として、一層幅広 『現象学年報』第四号が、会員諸氏の御努力

٨

教性の問題は、昔から種々論ぜられ、 命として不可避である。 なものとエゾテリシュなものとの間の落差と葛藤は、永遠の宿 という結果になる。 否され、 集中が強化されれば、その学問の中枢への参加は一般人には拒 また内容の薄い平明さだけが拡散してゆく。逆に後者の専門的 いが強まれば、その学問は世に受け容れられるが、それだけに いて切磋琢磨するという面とがある。 及させるという面と、逆に一般化を拒み極度の専門的集中に どの学問においても、研究成果を広く世間全体に知らしめ 少数の識者の天才的努力の中でのみ真理の火花は散る いかなる学問においても、エクソテリシュ とりわけ哲学においては、 常に鋭く意識されてきた。 前者の啓蒙的普及の度合 公教性と秘

きと活性化し、 般化との両極の間を揺れ動く真の学問的精神の運動が、 もよいであろうか。ともあれ、この媒体を通じて、専門化と一 活発化することを庶幾ってやまない。 生き生

学会の機関誌とは、

両者の溝を埋める一手段であると言って

 $\widehat{\underline{J}}$ 

として、

年報第四号は

「現象学と現代哲学」と題する特集号

主として中堅の七名の会員に寄稿をお願いすることが

それで、右の事務局、編集委員会および委員会全体の間の合

#### PHENOMENOLOGY AND MODERN PHILOSOPHY

#### <GENSHOGAKU NENPO 4>

Annual Review of the Phenomenological Association of Japan

#### contents

Shinya NOE Phenomenology and the Philosophy of Artificial Intelligence: On H. Dreyfus's critique of AI 1 Masahisa OGUMA Intentionality and Causal Relation in Perception 13 Shigeto NUKI Husserl's Theory of Association 29 Akira SHIMIZU A Perspective on Phenomenology of Passion and Emotion 47 Kivokazu WASHIDA Phenomenology and the Problem of Relativism 63 Tetuaki KOTOH The Lived Reality, or Night 79 Toru TANI Natura abscondita-Phénoménologie et une pensée de la non-présence 101

The Report of the eighth Conference of the Phenomenological Association of Japan  $\,\,$  115

The Report of the ninth Conference of the Phenomenological Association of Japan 159

Editorial Postscript

#### ●編集委員●

児島洋田島節夫常俊宗三郎渡辺二郎

### 現象学と現代哲学 現象学年報4

1988年11月20日 発行

編集 発行

日本現象学会

₹466

名古屋市昭和区山里町18 南山大学哲学合同研究室内

印刷 ㈱刈谷高速印刷